

فَوْكَنَا إِلَّا مَمْلُوكٌ لِيَنْ

اور

لِقْرُبَةٍ إِلَيْهِ

حضرت زید ابوالحسن فاروقی مجددی

شیربانی پبلیکیشنز

جامع مسجد قادریہ شیربانی (شیربانی روٹی)  
چوک شیربانی ۲۱-ایکس ریکس تیم نیو منگ کن آباد لاہور

شُرقيٰ پور شریف میٹ  
ہر سالے

بھاتیں ۲۱ اکتوبر کا نتیجہ  
کیم دوم

قدوۃ الشائین زیدۃ العارفین  
پیر طریقیت رہبیر غیر لیعت  
شہباز لامکانی واقف  
سالانہ حجی و مسیل حضرت امامی لاث

میاں جیل برا در حقیقی و  
شیر بابی اعلیٰ حضرت  
میاں شیر محمد بن مدشر شرپور  
بجادہ شیرین آستانہ عالیٰ شرپور شریف رحمۃ اللہ علیہ شیر

حجیل و علام رضا شیر بابی  
بنی محبد و اشیعہ فخر المشائخ  
حضرت صاحب بزرگ  
محمد بن احمد رشتر قزوینی صاحب

ارکین نرم جیل و علام رضا شیر بابی  
جامع سجدہ قادریہ شیر رتابہ ۲۱ ایکر کیم سمن آباد لاہور





إِنَّهُ تَذَكَّرٌ فَمَنْ شَاءَ كَرَاهٌ

# مولانا اسماعیل ہلوی

اور

## "تقویۃ الایمان"

تألیف

حضرت مولانا شاہ ابوالحسن زید فاروقی متظلہ

(فضل جامعہ از بر)

ناشر

شیربانی سلیکیہ شیرزا جامع مسجد قادریہ شیربانی (شیربانی روڈ) چوک شیربانی  
۲۱، ایکٹھہ سکیم نو مونہنگ سمن آنڈہر

# محتویات

کتاب کا نام ————— مولانا اسماعیل اور تقویۃ الایمان

صفحات ————— ۱۲۸

مصنف ————— حضرت مولانا شاہ ابوالحسن زید فاروقی (فاضل انہر)

ناشر ————— شیر بانی پبلیکیشنز جامع مسجد قادریہ شیر بانی

کتابت ————— محمد حامد، زید ۹۰۰ سی، نیورنجیت نگر، نئی دہلی ۸

تعداد ————— ایک ہزار

باراول ————— ماہ مارچ ۲۰۰۸ء

ڈھنے ————— دعائے خیریٰ معاونین شیر بانی پبلیکیشنز

بذریعہ ڈاک منگوانے کا پتہ :-

شیر بانی پبلیکیشنز جامع مسجد قادریہ شیر بانی (شیر بانی روڈ)

چوک شیر بانی ۲۱، ایکٹھ سکیم نیو مرہنگ سمن آباد لاہور

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## حضراتِ نقشبندیہ اور روزگار پیر

مولانا اسماعیل دہلوی کے عقائد و افکار کے خلاف یہ معرکۃ الاڑاؤت بچپن عصر حاضر میں سلسلہ نقشبندیہ مجددیہ کے عظیم عالم دروختی پیشو احضرت مولانا ابوالحسن زید فاروقی سجادہ نشین درگاہ حضرت مظہر جان چنان شید رحمۃ اللہ علیہ کی تایف ہے حضراتِ نقشبندیہ نے ہمیشہ اہل بدعت و ہوا کے خلاف باقاعدہ صفت آرائی کی ہے یا ایمان کے غالی شیعہ صوفیہ کے خلاف ہمارے نقشبندی مشائخ کی مجاہدات سرگرمیاں نہ صرف سنہری حروف سے لکھنے کے قابل ہیں بلکہ خراسان سے ماوراء النہر تک رضی کی امیزش سے پاک تصور کی ساری جملیکیاں ہمارے انہی مشائخ کی مسامی جمیلہ کامظہر ہیں حضرت امام ربانی محمد الف ثانی قدس سرہ کی اکبر بادشاہ اور اکبری حلقہ کے خلاف مجاہدات صفت آرائی سے کون انکار کر سکتا ہے۔ مؤلف رسالہ ہذا کے اجداد کے کارناموں میں سے ایک اہم کارنامہ بھی ہے کہ ان حضرات نے مسلمانوں کے دوں میں ایمان کی بنیاد یعنی حبِ رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) استوار کرنے کے بے مسل تحریر و تقریر کے ذریعے کام کیا بلکہ چہاں کہیں اس امر کے خلاف کسی کو پایا تو اس کے خلاف انتہائی کوشش کر کے اس کی نیخ کنی کی۔

”فرقہ قتالہ و ہماپیر جن کے دارہ کار کی اصل روح حبِ رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کو مُسلمانوں کے دلوں سے نکانہ ہے ہمارے مشائخ نے اسٹھائی کوشش سے اُن کے

مکر و فریب کے پردے چاک کرنے میں نایاب خدمات انجام دیں  
چند مثالیں ملاحظہ ہوں :

حضرت مولانا علام مجید الدین قصوری (وف ۱۲۰۰ھ) خلیفہ حضرت شاہ علام علی  
دہلوی (وف ۱۲۳۰ھ) نے رد و بابیہ میں جہدیہ بلاغ سے کام لیا۔

اہل السنۃ والجماعۃ ان کی خدمات کو بنظرِ استخان دیکھتے ہیں، ہر حضرت قصوری  
کی زندگی کے آخری چند سال تور و رہا بیہ کے لیے وقف ہو کر رہ گئے تھے،  
قریب العہد تذکرہ نویس کی شہادت ہے:

اخیر عمر خود ایشان (حضرت قصوری) در مذمت فرقہ صالح  
نجدیہ و بابیہ از حد زیادہ می کرند دوستان و آشنا یاں خود را  
از کیہ و مکر آں مردوں و آن خبرداری فرمودند لیے

حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی نے خود رہ و بابیہ میں ایک رسالت ایف  
کیا تھا۔<sup>۱</sup> حضرت شاہ احمد سعید مجددی (وف ۱۲۰۰ھ) کے اخلاق اور اوصافِ حمیدہ  
کے باب میں تحریر ہے کہ آپ کسی کو بڑے الفاظ سے یا وہیں کرتے کھتے پکن فرو و بابیہ  
کی قباحت اور آن کے اقوال و افعال کے فریب سے آگاہ فرماتے رہتے تھے۔  
لکھا ہے:

گاہی... حضرت ایشان (شاہ احمد سعید) ... ذکر کسی پہ بدی نبی فرمودند  
الا ایں فرقہ صالح و بابیہ را بجهت تحذیر مردمان قباحت افعال

<sup>۱</sup>۔ امام الدین، مقامات طبیب۔ تلفیق ص ۱۲۱

۔ دوست محمد قندھاری، مکتوبات۔ مکتبہ ۲۷، صفحہ ۹۶ مطبوعہ

اقوال شان بیان می فرمودند لئے  
حضرت شاہ احمد سعید کا یہ مشہور قول ہے کہ وہابی کی صحبت کا "ادنی اضر"  
یہ ہوتا ہے کہ اس کے دل سے حبّت رسول صلی اللہ علیہ وسلم نبو جاتی ہے،  
فرماتے ہیں:

قوله إِلَّا الْفَرْقَةُ الظَّالِمَةُ... وَكَانَ قَدْسُ سَرَّهُ يَقُولُ إِذْنَى  
ضُورِ صَحْبَتِهِمْ إِنْ مُحْبَةَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا تَحْتَ  
هُنَّ مِنْ أَعْظَمِ أَرْكَانِ الْإِيمَانِ تَنْفَقُونَ سَاعَةً فَسَاعَةً حَتَّى لا يَبْقَى  
مِنْهَا غَيْرُ الْأَسْمَاءِ وَالرُّسُمِ فَيَكْفُ يَكْوُنُ أَعْلَاهُ فَالْحَذْرُ الْحَذْرُ  
عَنْ صَحْبَتِهِمْ ثُمَّ الْحَذْرُ الْحَذْرُ عَنْ رُؤْيَتِهِمْ أَهْدَافُهُمْ -

حضرت شاہ احمد سعید مجیدی کا ایک رسالہ بنام اثبات المولد والقیام ہے  
جو مولوی محبوب علی (ریکے از حلقة مگوشاں مولوی اسماعیل دہلوی) کے رد میں لکھا گیا ہے  
حضرت شاہ احمد سعید دہلوی قدس سرہ کے خلیفہ نامدار حضرت حاجی دوست محمد  
قندھاری (موسیٰ زلی شریف ضلع ڈیرہ اسماعیل خان) نے فرقہ وہابیہ اور خصوصاً  
مولوی اسماعیل دہلوی کے افکار کے روکے سلسلہ میں بڑی اہم خدمات انجام دی  
تھیں۔ ایک مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں کہ ان ایام میں فرقہ اسماعیلیہ کے خلاف

۱۔ محمد منظہر مجیدی : مذاقب الاحمدیہ و مقامات سعیدیہ۔ دہلی ۱۲۸۲ حصہ ۱۵

۲۔ محمد منظہر مجیدی : المذاقب الاحمدیہ و المقامات السعیدیہ۔ فزان ۱۸۹۶ حصہ ۲، (الحادیثہ)  
تکہ۔ اس اہم رسالہ کا عکس بخط مصنف (حضرت شاہ سعید مجیدی) ترکی اور موسیٰ زلی شریفیہ  
چھپ چکا ہے۔ نرکنی مجلس رضا۔ لاہور نے اس کا ارد و ترجمہ بھی ثائی کر دیا ہے۔ یہ دہی میر محبوب علی  
ہیں۔ جو بعد میں اس گروہ سے بنیاری مددی اخلاق فات کی بنیاد پر الگ ہو گئے تھے۔

پوری جمیعت سے کام کرنے کی ضرورت ہے :-

” دریں وقت از آیندہ کان شنیده گروید که مولوی عیاث الدین  
صاحب مسائل فرقہ وہابیہ را معتقد اند ببردمان نیز آئی مائل  
بیان فی کنند بنا بر این تکمی فی شود کہ باید دشاید که از مسائل ڈیتھ  
وہابیہ تباکنند و بدال از اعتقاد طائفہ اسماعیلیہ بے زار باشند  
برائی عمل و صحت اعتقاد کتب سلف صالحین اہل سنت و جماعت  
شکر اللہ عبیهم کافی اند آس را پیش گیرید و از رسائل فرقہ وہابیہ  
و اعتقاد او شان بیزار باشند۔ لہ ”

چونکہ صوبہ سرحد میں مولانا اسماعیل دہلوی کی کوشش سے فرقہ وہابیہ کے  
اعتقادات ڈیتھی سے بچیں رہے تھے۔ اس لیے اس خطے کے غظیم عالم دشیغ  
ظرفیت حضرت خواجہ دوست محمد قندھاری رحمۃ اللہ علیہ کو اس کے مسموم اثرات  
سے بچانے کے لیے چندیشیخ سے کام لینا پڑا۔ اپنے ایک مکتوب کے ساتھ آپ  
نے اس فرقہ خالہ کے روز میں دس رسائل مسلمہ ارسال فرمائے اور تاکید آنکھا:  
ایں فیقرہ عدد رسائل ..... درباب رد اقوال داعیاد فاسدہ فرقہ  
وہابیہ دستیاب نمودہ بخدمت شریف فرستادہ شد .....  
درباب قلع فرقہ محدثہ وہابیہ سعی یلیخ بکار بہند و مسائل فرقہ ناجیہ  
اہل سنت و جماعت را رواج دہند ..... ۱۴۸۱ھ  
ان دس رسائل میں حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کا رسالہ بھی شامل تھا۔

لہ - دوست محمد قندھاری ، حاجی ، مکتوبات ۳۰ / ۱۱۲ - ۱۱۳

گ - ایضاً ۲۶ / ۹۸ - ۹۹

حضرت شاہ احمد سعید کے وصال کے بعد بھی آپ کی اولاد اور خلفاء میں رد وہابیہ کا سلسلہ برابر چاری ہے۔ آپ کے پوتے اور معروف شیخ طریقت شاہ ابوالحسن مجبدی دہلوی وہابیوں کی ان میں سرگرمیوں کے پیش نظر فرزندان گرامی اور مخلصین سے بارہ فرمایا کرتے تھے کہ گذشتہ سو سال کے دوران جو کتابیں لکھی گئی ہیں ان کا مطالعہ رکریں یہ انہیں کے فرزند گرامی، معروف عالم دین اور سلسلہ نقشبندیہ کے علمیں شیخ زکریا پیر زید فاروقی نے یہ رسالہ لکھ کر نہ صرف اپنے اسلاف کی روایت کو فائم رکھا ہے بلکہ اس موضوع "حق ادا کر دیا ہے۔

یہاں یہ بات قابل توجہ ہے کہ حضرت اہم ربائی مجدد الف ثانی قدس سرہ کی "تحریک احیائے دین" پر مستقل کتابیں لکھتے ہوئے نہ معلوم کن بنیادوں پر حضرت مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ کی اس تحریک کو اور اسماعیل دہلوی کی "تحریک نجدیہ وہابیہ" سے ہم آہنگ کرنے کی ناپاک جہارت کی ہے۔ مولانا زید ابوالحسن مدظلہ العالی کے رسالہ ہذا کی اشاعت کے بعد اس وہابی تحریک کو حضرت مجدد الف ثانی کی تحریک احیائے دین" کے ساتھ ہم آہنگ کرنا خوش فہمی ہی نہیں غلط فہمی بھی ہے۔ کیونکہ حضرت مجدد الف ثانی کی اولاد اصحاب میں سے اس جید عالم و شیخ طریقت (مولانا زید ابوالحسن) کے اس رسالے نے ثابت کر دیا ہے کہ ہمارے جداً علی یعنی حضرت مجدد کی تحریک کے ساتھ اسماعیل دہلوی کی تحریک نجدیہ کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ ہمارا اشارہ خصوصیت سے مولانا ابوالحسن علی ندوی کی کتاب تاریخ دعوت و عزیمت کی چھٹی جلد کی طرف ہے جس میں انہوں نے اس قسم کی نرموم کوشش کی ہے۔

لہ۔ رسالہ حاضر (مولانا اسماعیل اور تقویت الایمان) کے مؤلف کے والد بزرگوار  
سے زید ابوالحسن : مولانا اسماعیل اور تقویت الایمان ص ۱۱

و

## مولانا ابوالحسن زید فاروقی

حضرت مولانا زید، زید مجده، حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی شیخ احمد سرہندی قدس سرہ کی اولادِ الحجاء، حضرت شاہ ابوالجیزہ طہوی رحمۃ اللہ کے فرزندِ اصغر، خانقاہ حضرت میرزا منظہر جان جامان شہید (دہلي) کے سجادہ نشین اور قابل قدر کتابوں کے مصنف ہیں۔

موصوف نے اپنی تالیف مقاماتِ خیر میں اپنے حالاتِ خود لکھے ہیں جن کا خلاصہ یہاں درج کیا جا رہا ہے۔

اس عاجز کی ولادت سہ شنبہ ۲۵ رمضان ۱۳۲۲ھ / ۱۳ نومبر ۱۹۰۰ء کو خانقاہ ارشاد پناہ (دولتی) میں ہوئی حضرت سیدی والد نے اس کا نام زید رکھا۔ ہم بجا یوں کی خدمت اور تربیت افغانستان کے علماء اور مصلحاء نے کی ہے۔

مولانا مولوی محمد عمر صاحب کے الدامان اللہ صاحب، مولوی خیر فہد صاحب (حضرت الرنے) ۱۳۳۹ھ میں ہم تینوں بجا یوں کو مدرسہ مولوی عبد الرب واقع گنڈہ نالہ رائیشن کے عقب میں داخل کیا۔ ۱۳۳۴ھ تک یہ عاجز اسی مدرسہ میں زیر تعلیم رہا اور جانب مولانا عبد الراب حکیم جی منظہر اللہ، مولانا محبوب الہی، مولانا عبد العلی اور مولانا محمد شفیع کے حلقة درس سے منبغ ہوتا رہا۔ ۱۳۴۱ھ / ۱۹۲۲ء میں جامع ازہر (مصر) چلا گیا۔ اور وہاں کے مفتخر علماء سے دینی علوم کی تحصیل کی، اور ۱۳۴۲ھ / ۱۹۲۳ء میں دبائل قیام رہا۔ اپنے والدین رکو اور حضرت شاہ ابوالجیزہ طہوی قدس سرہ سے بعثت طلاقیت ہے اور ارشاد و دعوت کا یہ سلسلہ تک بڑی کم جوشی سے جیا رکھی ہے مولانا کا مسئلک اس حدیث کے مطابق ہے: "تم ان امور کے پابند ہو جوں کہ تم جلتے تو اور جس کو نہیں جانتے اس کو چھپوڑو۔ تم صرف اپنے نفس کی فکر کر و اور عوام انس سے اپنے کو بچاؤ۔"

حضرت والاتے فرمایا کہ اپنے بزرگوں کے مسئلک سے سروانحراف نہ کرو۔

یہ سے استاد شیخ علی شاہ (از اساتذہ جامع ازہر) نے رخصت کرتے وقت فتحت فرمائی:

”وکیساں تیمہ کے شد و ذات سے اور محمد بن عبد الوہاب کے مذاک سے بالکل دور رہو۔“  
حضرت مولانا زید کی لقریب اپنی مطبوعات میں جن میں اپنے والد بزرگوار حضرت شاہ ابوالخیر طہوی  
قدس سرہ کی ضخیم سوانح مقاماتِ خریجی شامل ہے مولانا کی کتابوں کے کئی اڈیشن پاکستان میں بھی  
طبع ہو چکے ہیں یعنی علٹا مر ابن تیمیہ اور ان کے ہم عصر علماء حضرت مجدد الف ثانی اور ان کے ناقابل (اردو  
تکمیلی ترجمہ) بزم خیاز زید در حواب بزم جمیل،

حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی قدس سرہ کی اولاد امجدار میں سے جو افراد اس وقت بعید حیات  
میں ان میں بوجہہ مولف سالہ امداد حضرت ابوالحسن زید مدظلہ العالی کو سب پر ترجیح حاصل ہے موصوف وہ  
ہستی ہیں جن کا قابل تدقیقی سرمایہ سملے یہ کچ مشعل را ہے جحضرت زید جامع ازہر کے  
فارغ التحصیل عالم میں ماس وقت کے اکابر علمائے دین سے تمام اور بھروسی علموم کی تحصیل کی صدر کے  
علماء سے بھجو پر استفادہ کیا۔ ان اکابر کے اسمائے گرامی آپ نے مقاماتِ خیر میں خود تحریر فرمائے ہیں  
حضرت کی تعلیم و تربیت میں ان کے والد حضرت شاہ ابوالخیر طہوی قدس سرہ کا اہم کروار ہے حضرت دہلوی  
قدس سرہ کی عظیم شخصیت عالم اسلام کے بیے جا ب توجہ اور علماء شانہ پاکستان وہندہ کے بیے مشعل را ہتھی  
موصوف نور باطن سے بیدع تھیہ اشخاص کو پہچان لیتے تھے اور ان کے افکار شیعہ کوں کریمہ متعصب کہلوان  
تو درکار انہیں اپنی صفائح مبارک سے ہی نکال دیتے تھے ایسے ہی انہوں نے اپنے فرزندوں کی تربیت  
جس نہج پر کہے وہ ان اصحاب کے قدموں میں عبید کر ہی واضح ہو سکتی ہے۔ آپ کے فرزندان گرامی  
اور خصوصاً حضرت زید اپنے والد بزرگوار کے صحیح معنوں میں جانشین ہیں جس طرح ان کی شخصیت  
بیان کاری سے پاک ہے اس طرح ان کی تحریر بھی مبالغہ کے شاید تک سے پاک ہے۔

### پیش نظر رسالہ

جب سے تقویۃ الایمان شائع ہوئی ہے۔ اہل ایمان نے اس کے بہتر ترقی کھے ہیں اور  
اس تکمیلہ ایگزکٹیو کی اشاعت اور اس میں شامل افکار کا پرچار کرنے والوں کا حقیقی الامد کا نجاح

کیا ہے جو نکل تقویت الایمان میں غیر عادی قسم کی شدت پائی جاتی ہے جب اس کے رد میں رسائل لکھنے کے تو ان میں بھی تر دیدی طرز بیان مناظرا نہ خذمک شدت اختیار کر گیا۔ اس کے دفاع میں لکھنے جانے والے رسائل کا زبان و بیان تبصرے کا محتاج نہیں ہے بلکن حضرت زید نے تقویت الایمان اور اس کے مؤلف کے افکار کا جس طریقہ پر رد کیا ہے نہ فوہ مسئلکا نہ ہے اور نہ ہی مناظرا نہ بلکہ ذہوت فکر ہے اس رسالہ کا طرز بیان جو دنوں کی گھر اشیوں تک اترتا ہوا محسوس ہوتا ہے وہ مؤلف کی غلبیم شخصیت کا منظہر ہے۔

یوں تو پیشِ نظر رسالہ کے مأخذ وہ علمی کتاب میں ہیں جو اس موضوع پر لکھنے والوں نے پیش نظر کھی ہیں۔ لیکن مؤلف یعنی سالہ سال کے گھرے مطالعہ کے بعد جو نتائج اخذ کئے ہیں وہ مثالي قسم کے ہیں، اس سلسلے کی اہم قلمی کتب تاریخ الامم فی ذکر خلفاء الاممہ تالیف میر غوبی علی کے آفتاب سات غالباً پہلی مرتبہ حضرت زید نے ہی دیئے ہیں۔ اس کتاب کے مؤلف سید احمد بریلوی کے ساتھ شاملِ شکر تھے مسئلہ امامت اور سید احمد بریلوی کے کشوفات سے مل برداشتہ ہو کر ان سے علیحدگی اختیار کی تھی جس کی انہوں نے تاریخ الامم میں خود وفاہت کی ہے۔ اس گروہ سے ان کی علیحدگی کی وجہ سے دل سپہ انہیں بدنام کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس کتاب کی دریافت کے بعد اس کی پوری وفاہت ہو جاتی ہے کہ اخلاف مذہبی بیشادوں پر تھا۔ اس کتاب کا قلی نسخہ انٹرین انسٹی ڈیوٹ آن اسلامک سٹڈیز دلی میں موجود ہے (رسالہ حاضر ص ۸۵ حاشیہ) ان کے علاوہ پیشِ نظر رسالہ کی بہت سی خوبیاں ہیں۔ جو اس کے بالاستعمال بطالعہ سے ہی معلوم ہو سکتی ہیں۔

سید احمد بریلوی قادری ضیائی

لاہور

۱۹۸۳ء اپریل ۲۸

## ادارہ

- حضرت والد ماجد شاہ ابوالحسن زید فاروقی دامت برکاتہ کی یہ گرامی قدر تالیف "مولانا اسماعیل اور تقویۃ الایمان" ایک تحقیقی اور علمی جائز ہے، جس کو "حضرت شاہ ابوالغیر اکاذبی" قارئین کرام کی خدمت میں پیش کر رہی ہے۔
- حضرت مؤلف مذکولہ کا تعلق ہندوستان کی کسی جماعت سے نہیں ہے۔ ہی وجہ ہے کہ جب بھی کوئی مسئلہ پیش آتا ہے، آپ مستند قدیم کتب ابتوں کی طرف رجوع کرتے ہیں اور جو کچھ بمحض میں آتا ہے اس کا اظہار فرماتے ہیں۔ اس رسالہ میں حضرات ناظرین اس امر کو ملاحظہ فرمائیں گے۔
- یہ ادارہ دست بِ دُعا ہے کہ حضرت مؤلف مذکولہ العالی اپنی تالیف "حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" کی تکمیل فرمائیں تاکہ اکاذبی اس کتاب کو ہریہ ناظرین کرے۔

(ڈاکٹر) محمد ابوالفضل فاروقی

تعداد ۲۲ ربیع الآخر ۱۴۰۳ھ  
۲۷ جنوری ۱۹۸۲ء

## فہرست کتاب مولانا اسماعیل اور تقویۃ الایمان

| صفہ | مضمون                                                   | صفہ | مضمون                                                 |
|-----|---------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------|
| ۱۸  | محمد بن عبد الوہاب کی تالیفات                           | ۳   | اداریہ                                                |
| ۱۹  | ۱۲۱۸ھ میں عبداللہ کا مکہ میں رسالت تقسیم کرنا           | ۳   | فہرست                                                 |
| ۲۰  | ۱۲۲۱ھ رحمت موم کو نجدی کا رسالت مکہ پہنچا               | ۹   | ابتدا ائیہ                                            |
| ۲۰  | اسی دن علماء نے اس کا رد لکھا                           | ۹   | شیعان علی کی آمد ہند                                  |
| ۲۱  | (۲) علامہ سلیمان کا رسالت                               | ۹   | تقویۃ الایمان اور مذہبی اختلافات                      |
| ۲۱  | ارکان اسلام بجالانے والوں کی تکفیر                      | ۱۰  | مولانا شنا، اللہ امر تسری کا بیان                     |
| ۲۲  | غیر اللہ سے مانگنے اور قبر کو صح کرنے والا              | ۱۰  | محمد جعفر تھائی سری کا بیان                           |
| ۲۲  | مسلمان میں کفر و اسلام کا جماعت                         | ۱۱  | حضرت شاہ ابوالغیر قدس سرہ کی نصیحت                    |
| ۲۳  | وَمَنْ لَهُ يَحْكُمُ إِيمَانًا نَزَّلَ اللَّهُ كَا بیان | ۱۱  | اس رسالت کی وجہ تالیف                                 |
| ۲۳  | اہل اہوا کا اور سلف کا مسلک                             | ۱۲  | نواب صدیق حسن خاں کا مشغله                            |
| ۲۴  | اہل اہوا کے فرقے                                        | ۱۲  | حکومت بریش کی حمایت                                   |
| ۲۴  | يَا عَبَادَ اللَّهُ أَعْيُنُونِي                        | ۱۲  | تقویۃ الایمان میں وہ بیت کے اثرات                     |
| ۲۵  | غائب سے اور بیت سے مانگنے والا                          | ۱۵  | محمد بن عبد الوہاب کا مختصر حال                       |
| ۲۵  | امام احمد کا مغل                                        | ۱۵  | (۱) نواب صدیق حسن خاں نے کہا ہے                       |
| ۲۶  | یہ امور امام احمد سے پہلے سے رائج ہیں                   | ۱۵  | علامہ حازمی کا بیان                                   |
| ۲۶  | حدیث يَطْلُبُ فَرَأْنُ السَّيْطَانَ                     | ۱۶  | مسلمانوں کی تکفیر اور ان کا خون بہانا                 |
| ۲۸  | آپ کا مسلمانوں کو کافر قرار دینا                        | ۱۶  | امام عبد اللہ نے ۱۲۱۸ھ میں استیفہ ہندی کی             |
| ۲۸  | رسول اللہ کو قیامت تک کے واقعات کا علم ہے               | ۱۶  | علامہ سید محمد بن اسماعیل کا تحسیہ اور اس کا رد لکھنا |
| ۲۹  | رسول اللہ کی امتت بُتْ پرستی نہ کرے گی                  | ۱۶  | وجہ الاسلام عبد القادر کا بیان                        |
| ۲۹  | سر زمین عرب میں بتوں کی عبادت نہ ہو گی                  | ۱۷  | شیخ مرید کا بیان                                      |
| ۳۰  | شیطان نا امتنید ہو گا ہے                                | ۱۷  | علامہ سید محمد بن اسماعیل کا رسالت "محوا الحوبہ"      |
| ۳۱  | اسلام رفتہ رفتہ محو ہو گا                               | ۱۸  | علامہ ابن عابدین نے رذالتاڑی میں تھا ہے               |

| مصنون                                                | صفروں | مصنون                                                      | صفروں |
|------------------------------------------------------|-------|------------------------------------------------------------|-------|
| ۳۲ وہابی کی نسبت کا بیان                             | ۳۱    | لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ موجب نجات ہے                     |       |
| ۳۲ غزالی کی نسبت کو ملاحظہ کر جس                     | ۳۲    | کلمہ گو کو کافر کہنے والا                                  |       |
| ۳۳ نجدی کی سرز میں اور قیس                           | ۳۲    | (۳) ملا ماء ابن مرزوق کی کتاب                              |       |
| ۳۴ بھی خوشبوئے در تھام روزے                          | ۳۲    | نجدی کا رد لکھنے والے ۳۶ علماء                             |       |
| ۳۵ لفظ سید نا کے سلسلے میں ایک نجدی کی گستاخی        | ۳۳    | ملا ماء در بھوی کی تحریر                                   |       |
| ۳۵ مولانا اسماعیل دھلوی                              | ۳۵    | مرے ہوئے بندوں سے طلب کرنی                                 |       |
| ۳۵ ولادت، وفات، عمر، تحصیل علم                       | ۳۵    | امت کے لئے مغفرت کی طلب                                    |       |
| ۳۵ شاہ ولی اللہ کا فضل و کمال                        | ۳۶    | (۴) جلاء القلوب کی عبارت                                   |       |
| ۳۶ شاہ ولی اللہ کی اولاد                             | ۳۶    | (۵) فیض الباری کی عبارت                                    |       |
| ۳۶ مولانا اسماعیل کی تایفات                          | ۳۶    | علماء اعلام کی تحریریات کا خلاصہ                           |       |
| ۳۷ "تعویة الایمان" میں تحریف ہے                      | ۳۷    | تحقیق کا نیا معیار                                         |       |
| ۳۷ "ذکر الاخوان" مولانا اسماعیل کی نہیں ہے           | ۳۷    | ڈاکٹر جمال صدیقی کا مقابلہ                                 |       |
| ۳۷ محمد شلطان غیر مقلد تھے                           | ۳۷    | تاریخ نویسی میں مارکسی نقطہ نظر                            |       |
| ۳۸ ۱۲۲۰ء میں علماء کرام کا جامع مسجد میں جلسہ        | ۳۸    | محمد بن عبد الوہاب کے ایک معاون                            |       |
| ۳۸ مولانا شید الدین خاں کے چہاروہ مسائل              | ۳۸    | محمد بن عبد الوہاب کے پنجی اقوال کی حقیقت                  |       |
| ۳۸ مولانا اسماعیل کے جوابات                          | ۳۹    | نجدی کا رسالہ جو مکہ مکرمہ ۱۲۲۱ھ کو پہنچا                  |       |
| ۳۹ "تعویة الایمان" محرف ہے                           | ۳۹    | اس رسالہ کا مطالعہ کیا جائے                                |       |
| ۳۹ رفع یَدِین کا قصہ                                 | ۳۹    | رسول اللہ سے شفاعت طلب کرنی شرک اکبر ہے                    |       |
| ۳۹ مَنْ تَسْتَكَّفْ يُسْتَكْ                         | ۳۹    | سابعون لات، ہزار، سوچاع اور لاھتون محمد بن عیاں القادر ۳۰  |       |
| ۴۰ رہ بھر کر خود شیک ہو جائے گا                      | ۴۰    | محمد کی قبر کو سفر کرنا ارشاد اکبر ہے                      |       |
| ۴۰ مولانا سیدا حمد رضا بھنوی کی تحریر                | ۴۱    | ملا ماء جبیب الرحمن کشکی کے فاقہ کو دیکھا جائے             |       |
| ۴۱ تعویة الایمان کے متعلق پروفیسر شجاع الدین کی بیان | ۴۱    | عربی رسالہ توسل سثایان مطالعہ ہے                           |       |
| ۴۲ وائٹ اوس لندن میں پادریوں کا بیان                 | ۴۱    | اَسْلَامُ عَلَيْكَ اَيُّهَا النَّبِيُّ یَا سَلَامٌ کا بیان |       |
| ۴۲ غلام قادیانی                                      | ۴۱    | تحریفات کا ذکر                                             |       |

| مصنون                                         | صفو | مصنون                                                          | صفو |
|-----------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------|-----|
| مولانا اسماعیل کی واعظی                       | ۵۳  | والعادیاتِ ضَبْحًا کا بیان                                     | ۶۲  |
| شرکِ خنی کو شرکِ جلی لکھنا                    | ۵۳  | ۳ : إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُ مَنْ يُشْرِكُ بِهِ                | ۶۲  |
| آنتَ مُذَكَّرٌ لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِرٍ | ۵۳  | تقویۃ الایمان میں شرکِ اکبر اور شرکِ صغیر کا بیان              | ۶۲  |
| ”تقویۃ الایمان“ کی حقیقت                      | ۵۲  | جونجدی نے کہا مولانا اسماعیل نے کہہ دیا                        | ۶۲  |
| دہائی کا رسالہ                                | ۵۵  | شاہ عبدالعزیز کے ۱۸ شاگردوں کی تقویتی بیزاری                   | ۶۵  |
| دہائی کے رسالے ”تقویۃ الایمان“ کا مقابلہ      | ۵۶  | ۳ : هُنَّا مَلُوقُ اللَّهِ كَمَا كَانُوا أَجْلَى چار سے ذیل ہے | ۶۵  |
| دونوں رسولوں کی یک رنگی                       | ۵۷  | حضرات انبیا کے واسطے ایسی کریمہ تمثیل                          | ۶۶  |
| دونوں رسولوں کے ابواب و فضول                  | ۵۷  | اولیا و انبیا بڑے بھائی ہوئے                                   | ۶۶  |
| نجدی کی عمارت                                 | ۵۸  | از واجح مطہرات کو اندھے اُتھاتِ مؤمنین کہا ہے                  | ۶۶  |
| مولانا اسماعیل کی عمارت                       | ۵۸  | حضرت مارکتے ہیں: میں ان کا عبد ہوں، خادم ہوں                   | ۶۷  |
| دہائی کا رسالہ اور تقویۃ الایمان گویا شرح     | ۵۹  | حضرت ملی فرماتے ہیں: إِنِّي لَعَبْدٌ مِنْ عَبْدِ اللَّهِ       | ۶۷  |
| مولانا وحید الزمان نے لکھا ہے                 | ۵۹  | حضرت محمد ابوسعید مجبدی کا شعر                                 | ۶۸  |
| مولانا اسماعیل نے نجدی کی پیری دی کی ہے       | ۶۰  | حضرات عالی قدر کا طریقہ                                        | ۶۸  |
| تقویۃ الایمان کی چند عبارتوں پر تبصرہ         | ۶۰  | اس وقت کے ہاں مسلمانوں کا یقین حکم تھا                         | ۶۸  |
| : وَمَا يُؤْمِنُ مِنْ أَكْثَرُهُمْ            | ۶۰  | مولانا محمود راحمن کا بیان                                     | ۶۸  |
| حضرت ابن عباس کا بیان                         | ۶۰  | انگریزوں نے حرف دہی ہیں، ۲۰ ہزار مسلمانوں کی چائی              | ۶۹  |
| حضرت ابن عمر کا قول                           | ۶۰  | لَا يَكُمَلُ إِيمَانُ الْمُرْءِ کا بیان                        | ۷۰  |
| ۲ : اللہ و رسول کے کلام کا سمجھنا             | ۶۱  | ۵ : ایک حکم میں کروڑوں جبریل و محمد                            | ۷۰  |
| حضرت علی کا ایک واعظ کو نکلوانا               | ۶۱  | اللہ کا ارشاد اِنِّي شَايِدُ هَبَلَمْ                          | ۷۱  |
| دین کا لفظ دس معانی سے استعمال ہوا ہے         | ۶۲  | مولانا فضل حنفی کی تحقیق اس نق                                 | ۷۱  |
| حضرت فضیل کا قول                              | ۶۲  | اس وقت کھستہ علماء اعلام کی تائید و تصویب                      | ۷۱  |
| حضرت عذری کا واقعہ                            | ۶۲  | ۶ : کسی کی قبر پر دور سے سفر کر کے جانا                        | ۷۱  |
| شاہ عبدالقدار کا ارشاد                        | ۶۲  | ابن تیمہ اس قول کے پہلے قائل ہیں                               | ۷۱  |
| ابن مرزوq کا قول نجدی کے متعلق                | ۶۲  | ۱ : امام آنفی الدین سیکی کی ”شفاء الاستقام“                    | ۷۱  |

| صفہ | مضون                                                   | صفہ | مضون                                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ۸۰  | علامہ ابن کثیر کی عبارت                                | ۷۲  | مفتی صدر الدین کا رسالہ "مُنْتَهٰ الْمَقَالٌ"                         |
| ۸۰  | مُسْلِم میں اللہ کا ایک نام ہے                         | ۷۲  | سید سعیدودی کی "وفاء الوفاء"                                          |
| ۸۰  | مُسْلِم کا ذبیحہ حلال ہے                               | ۷۲  | حضرت عمر کا کعبہ انجبار سکھنا: تَرْوِیْرُ قُبُّلِ النَّبِیِّ          |
| ۸۱  | یہی سلک حضرت علی ابن عباس معاشرین المسیب کا ہے         | ۷۳  | اَللَّهُمَّ قَلَّا فِی سِنِیْلَاقٍ وَوَفَّاقَةً فِی بَلَدِ نَیْتِیْكَ |
| ۸۱  | علامہ ابن عابدین کی عبارت                              | ۷۳  | حدیث زُورُوا الْقُبُوْرُ                                              |
| ۸۲  | علامہ مکرمہ نے نجدی رسالہ کا رذ لکھا                   | ۷۳  | ابن تیمیہ کے پروانوں کے نام                                           |
| ۸۲  | ابوالحسن زیدان کی تائیید کرتا ہے                       | ۷۳  | سورج گہن کی نماز                                                      |
| ۸۲  | تفقیہ الایمان نجدی کی پیروی کا پہلا قدم ہے             | ۷۳  | بخاری کی روایتوں میں تعارض                                            |
| ۸۳  | جہاد                                                   | ۷۴  | قباء میں قیام کی مدت                                                  |
| ۸۳  | امام برحق کا تفسیر                                     | ۷۵  | عیون الأثر کی عبارت                                                   |
| ۸۳  | امامت کا منکر با غی متعلِ الدِّم                       | ۷۵  | امام مالک اور رفعیہین کی روایت                                        |
| ۸۳  | سیرت سید احمد شہید کی عبارت                            | ۷۵  | کِتَابُ الْفِقَهِ عَلَى الْمَذَاهِبِ الْأَرْبَعَةِ                    |
| ۸۳  | یہ روا فرض کا مسلک ہے یا خوارج کا                      | ۷۶  | مدینہ منورہ کے فتحہ سے بعد                                            |
| ۸۳  | مولانا سندھی کی عبارت                                  | ۷۶  | چاروں برحق امام قرون ثلاثہ میں تھے                                    |
| ۸۵  | نجدی یعنی علماء کے شاگردوں نے مشکلات پیا کیں           | ۷۶  | ابن مسعود کا ارشاد                                                    |
| ۸۵  | امام کو مہدی موعود قرار دیا                            | ۷۷  | ۷ : أَوْ فِيْسَقَّا أَهْلَع لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ                     |
| ۸۵  | میر مجوب علی کی کتاب                                   | ۷۷  | نجدی کی عبارت اور مولوی اسماعیل کا ترجیح                              |
| ۸۶  | جانب سید کی مجلس کا حال                                | ۷۸  | شاہ عبدال قادر کا ترجیح                                               |
| ۸۷  | جانب سید سے تنهائی میں بات                             | ۷۸  | ابن جریر طبری کی عبارت                                                |
| ۸۸  | ۱۲ رجادی اثناء نیز ۱۲۲۲ھ کو امامت کا اعلان             | ۷۸  | زمخشی کی عبارت                                                        |
| ۸۸  | پہلے منکرین امامت کا قتل کرنا                          | ۷۸  | بیضاوی کی عبارت                                                       |
| ۸۸  | والی بلوجستان کو مکتب                                  | ۷۹  | قاضی شاہ اللہ کی عبارت                                                |
| ۸۸  | نواب وزیر الدّولہ کو مکتب                              | ۷۹  | نواب صدیق حسن خاں کی عبارت                                            |
| ۸۹  | سارے ہندوستان کے علماء اور شائخ لُفْر و آزاد کی راہ پر | ۷۹  | فاؤنڈی عالمگیری کی عبارت                                              |

| صفو | مضون                                      | صفو | مضون                                        |
|-----|-------------------------------------------|-----|---------------------------------------------|
| ۹۸  | ۱۸۵۰ء میں علامہ حق کے فتویٰ کی مخالفت     | ۸۹  | جہاد کا رُخ غیر مسلموں سے مسلموں کی طرف     |
| ۹۹  | صدیق حسن خاں کا بیان                      | ۹۰  | تاریخ تناولیان کا بیان                      |
| ۹۹  | سید نذیر حسین کو سُرپیغت                  | ۹۰  | پائندہ خاں کا اپنے بیٹے کو گردی رکھنا       |
| ۱۰۰ | مولانا فضل رسول بدایوی کا مکتب            | ۹۰  | سلطان محمد خاں کا اسپریلی و مروارید         |
| ۱۰۱ | مولانا مخصوص اللہ کا جواب                 | ۹۱  | کونڈر رنجیت سنگھ کرنا                       |
| ۱۰۲ | رسالہ چہارہ مسائل (فارسی)                 | ۹۱  | سرحد کے ہدایا و فضلاء کا بدگماں ہونا        |
| ۱۰۳ | چہارہ مسائل کا آنادر ترجمہ                | ۹۱  | جناب سید احمد کائن کو مکتب                  |
| ۱۰۴ | ۱۔ عقل و ذکر سے کام یا جملے یا صرف نقل سے | ۹۱  | نصیحت امام نہ سُنی اور تقویۃ الایمان تکمیلی |
| ۱۰۵ | ۲۔ اہل ایمان کی رائے کا حکم               | ۹۲  | پشاںوں کی رڑکیوں کی شادیاں                  |
| ۱۰۶ | ۳۔ اجماع کا حکم                           | ۹۲  | تحاں پری کا بیان                            |
| ۱۰۷ | ۴۔ قیاس کا حکم                            | ۹۲  | مولانا سندھی کا بیان                        |
| ۱۰۸ | ۵۔ کتاب و سنت کی تاویل کا حکم             | ۹۲  | سیمان نے نجدی سے کہا: تم نے                 |
| ۱۰۹ | ۶۔ قبر کے بوئے کا حکم                     | ۹۳  | ارکان ایمان چھ کر دیے                       |
| ۱۱۰ | ۷۔ بدعت سیئہ کا فتویٰ دینے والا           | ۹۳  | نجدی نے اہل اہوا کا مسلک لیا                |
| ۱۱۱ | ۸۔ بدَنی عبادت کا ایصال ثواب              | ۹۳  | مولانا اسماعیل نے نجدی کی پیروی کی          |
| ۱۱۲ | ۹۔ ایک معتبر آدمی کا نقل اجماع            | ۹۳  | شیرِ فدا حضرت علی کا مسلک                   |
| ۱۱۳ | ۱۰۔ روح کا دراگ اور حس                    | ۹۳  | میر محبوب علی کا بیان                       |
| ۱۱۴ | ۱۱۔ بدعت سیئہ کا مستحن                    | ۹۳  | مولانا عبداللہ سندھی کا بیان                |
| ۱۱۵ | ۱۲۔ قرآن مجید کا مصحف میں لکھنا           | ۹۵  | بغاویت کی چنگاری                            |
| ۱۱۶ | ۱۳۔ حرکت کا لگانا                         | ۹۵  | خان خویشگی کی رڑکی کا واقعہ                 |
| ۱۱۷ | ۱۴۔ بدقسمیں ہی سے یوم ولادت کی خوشی ہے    | ۹۵  | افسروں اور کارندوں کا قتل                   |
| ۱۱۸ | ۱۵۔ اگر قول یا فعل نہ ہو                  | ۹۶  | اعلام نامہ                                  |
| ۱۱۹ | ۱۶۔ مراجع کتاب                            | ۹۶  | سلطان محمد خاں کا جواب                      |
| ۱۲۰ | ۱۷۔ شرعی فیصلہ                            | ۹۶  | امیر شہید کی شہادت                          |

# بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

سُبْحَانَ اللّٰہِ وَبِحَمْدِہِ سُبْحَانَ اللّٰہِ الْعَظِیْمِ وَالصَّلٰاۃُ وَالسَّلَامُ عَلٰی رَسُوْلِہِ الْکَرِیْمِ  
سَتِیْدِ نَامَ مُحَمَّدٌ وَعَلٰی اِلٰہِ وَاصْحَابِہِ الطَّیِّبِینَ الطَّاهِرِینَ .

زمیں چمن گل کھلاتی ہے کیا کیا  
بدتا ہے رنگ آسمان کیسے کیسے

حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی شیخ احمد فاروقی سرہندی قدس سرہ نے گیارہویں صدی  
ہجری کے شروع سالوں میں رسالہ "رَقْرَوْفَضْ" لکھا، ابتدا میں آپ نے ہندوستان  
میں اسلام کے پھلنے پھولنے اور مسلمانوں کی یک مذہبی و یک رنگی کابیان کیا ہے اور اس سلسلہ میں  
طولی ہند حضرت خواجہ ایرخسرو علیہ الرحمۃ کے چودہ شرکتے ہیں، اور پھر حضرت مجدد نے ہندوستان  
میں شیعاءں علی کی آمد کا ذکر کیا ہے۔

حضرت مجدد کے زمانے سے ۱۲۲۰ھ تک ہندوستان کے مسلمان دو فرقوں  
میں بٹئے رہے: ایک اہل سنت و جماعت، دوسرا شیعہ۔ اب مولانا اسماعیل دہلوی  
کاظہور ہوا، وہ شاہ ولی اللہ کے پوتے اور شاہ عبدالعزیز، شاہ رفع الدین اور  
شاہ عہد القادر کے بھتیجے تھے۔ ان کا نیلان محمد بن عبد الوہاب نجدی کی طرف ہوا اور نجدی  
کا رسالہ "رَقْرَالا شرَاكْ" ان کی نظر سے گزرا اور انہوں نے اردو میں "تفویۃ الایمان"  
لکھی، اس کتاب سے مذہبی آزاد خیالی کا دور شروع ہوا، کوئی غیر مقلد ہوا، کوئی قابل بنا،  
کوئی اہل حدیث کہلا یا، کسی نے اپنے کو سلفی کہا۔ ائمہ مجتہدین کی جو منیرت اور احترام دل  
میں تھا وہ ختم ہوا، معمولی نوشت و خواند کے افراد امام بننے لگے۔ اور افسوس اس بات  
کا ہے کہ توحید کی حفاظت کے نام پر بارگاہ بیوت کی تظمیم و احترام میں تقصیرات کا سلسلہ

شروع کر دیا گیا۔ یہ ساری قہاٹیں ماہ ربیع الآخر ۱۲۳۰ھ کے بعد سے ظاہر ہوئی شروع ہوئی ہیں۔ اس وقت کے تمام جلیل القدر علماء کا دہنی کی جامع مسجد میں اجتماع ہوا اور ان حضرات نے باتفاق اس کتاب کو روکیا۔ اس رسالہ کے اوپر مولانا فضل رسول بدایوں کا مکتوب اور مولانا مخصوص اللہ فرزند شاہ رفع الدین کا جواب ناظرین ملاحظہ فرمائیں۔

مولانا مخصوص اللہ نے ساتویں سوال کے جواب میں لکھا ہے :

”اس مجلس تک سب ہمارے طور پر تھے، پھر ان کا جھوٹ من کر کچے کچے آدمی آہستہ آہستہ پھرنے لگئے؟“

مولانا شنا، ائمہ امرتسری پنجاب میں اہل حدیث کے مشہور عالم ہوئے ہیں۔ وہ ”شع توحید“ کے صفو چالیس میں لکھتے ہیں ہے :

”امر تسری میں مسلم آبادی ہندو، سکھ وغیرہ کے مساوی ہے، اُسی سال قبل  
قریباً سب مسلمان اسی خیال کے تھے جن کو آج کل برطیوی حقوقی خیال کیا  
جاتا ہے۔“

مولانا شنا، ائمہ نے ۱۹۳۰ء میں یہ بات لکھی ہے، اس سے اُسی سال پہلے ۱۸۵۷ء تھا جب کہ انگریزوں نے ہندوستان پر غذاری سے کامل تسلط حاصل کیا۔

محمد عفر تھانیسری نے اپنی گرفتاری اور پہنچوپ دریائے شور کی سزا، اور پھر رات کا  
حال ”تاریخ عجیب“ میں لکھا ہے۔ یہ تاریخی نام ہے اور اس کتاب کی شہرت ”کلے پانی“  
کے نام سے ہے۔ اس میں لکھتے ہیں ہے :

”میری موجودگی ہند کے وقت (۱۲۸۸ھ) شاید پنجاب بھر میں دس وہابی  
عقیدہ کے مسلمان بھی موجود نہ تھے اور اب (۱۲۹۶ھ) میں دیکھتا ہوں کہ  
کوئی گاؤں اور شہر ایسا نہیں ہے کہ جہاں کے مسلمانوں میں کم سے کم چہار  
 حصہ وہابی معتقد محمد اسماعیل کے نہ ہوں۔“

۱۔ ”ملاحظہ کریں“ دنیاۓ اسلام“ کا صفحہ ۱۰۔

۲۔ ”ملاحظہ کریں“ رسالہ کا لاقانی جو محنتوں سید احمد شہید کے ساتھ چھپا ہے، ص ۲۹۲۔

یعنی پنجاب میں بڑی تیزی سے مولانا اسماعیل کا وہابی مذہب پھیل رہا ہے۔ یہ بات محمد جعفر تھانیسری نے لکھی ہے جو مولانا اسماعیل کے معتقد اور ان کے تذکرہ لگارہیں۔ خواجہ خسرو نے ہندوستان کے مسلمانوں کی یک رنگی اور یک مذہبی کا بیان کیا ہے اور حضرت محمدؐ نے شیعیت کی آئدی سے مطلع کیا اور مولانا شنا، ائمہ امرتسری اور محمد جعفر تھانیسری نے وہابیت کے انتشار کی خبر دی۔

حضرت والد ماجد شاہ عبدالخیر قدس اللہ عزیز سرہ و نور فخر نجحہ نے ہم یمنوں بھائیوں کے خصوصاً اور مخلصین سے ٹکوٹا بارہ فرمایا ہے کہ سو سال کی مدت میں جو کتابیں لکھی گئیں، میں ان کا مطالعہ نہ کرو بلکہ متفقہ میں اور ائمہ اعلام فی کتب ایں دیکھو اور آن کے مسلک پر ثابت قدم رہو۔ نصیحت فرمائکر بعض اوقات انتہا ہے مجت سے یہ شر پڑھتے تھے:

نصیحت گوش گن جانا کہ از جان دوست ردارند

جو نانِ سعادت مند پندرہ پیرِ دانا را

چنانچہ اس کا یہ اثر ہوا کہ ہم یمنوں بھائیوں نے نہ کبھی تقویۃ الایمان اشھاکر دیکھی، نہ وہابیت، نہ پھریت، اہل قرآن، اہل حدیث کی کتابوں کی طرف التفات کیا۔ اکابر اور اہل حق کی کتابوں نے اپنا گردیدہ بنارکھا ہے۔ یہ نسخہ تقویۃ الایمان کا جو میرے پاس ہے، میرے سنبھلے بہنوںی جناب نواب زادہ لیٰق احمد فان صاحب انصاری پانی پتی ہجا جرلا ہو رغفار اللہ، وَ رَحْمَةُ اللہِ کا عنایت کر دہ ہے۔ اگر یہ نسخہ ہوتا، کہیں سے مستعار یہ کتاب منگوانی پڑتی، حالاں کہ اس عاجز کا مکتبہ گتیب قائم سے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے مالا مال ہے۔

اس رسالہ کی وجہہ تالیف : اتفاق کی بات ہے کہ ۱۹۲۸ء / ۱۳۴۸ھ میں مجلہ موقرہ "الفرقان" کا شمارہ ۷ جلد ۲۸ نظر سے گزرا۔ یہ مجلہ لکھنؤ سے شائع ہوتا ہے۔ اس شمارہ کے صفحہ ۲۷ سے ۳۷ تک فاضل محمد بشیر ایم۔ اے لاہوری کا مخصوص اکابر شاہ اسماعیل شہید

لہ یہ نسخہ ۲۸ شوال ۱۴۲۰ھ میں حاجی قطب الدین کی فرائش پر سید عنایت اللہ کے ہتھام سے مطبع صدقہ لقی واقع شاہ بھاں آباد (دہلی) میں چھپا ہے یعنی جولائی ۱۸۵۳ء کو۔ اس میں فصلوں کے نام عربی میں ہیں اور وہی ہیں جو نجدی نے اپنے رسالہ میں لکھے ہیں۔

ہے، اس مضمون نے بھی طرف ملقت کیا، چنانچہ دیقق نظر سے اس مضمون کا مطالعہ کیا۔ فاضل مقالہ نگار نے سترہ افراد کے سینتیس اقوال نقل کیے ہیں، زیادہ تر اقوال مولانا اسمائیل کے مکتبہ فکر کے تربیت یافتہ گان کے ہیں۔ ایسے افراد کی مدح سرائی کوئی بڑی بات نہیں ہے۔ مشہور قول ہے: ”کس نہ گوید کہ دُو رُغْمًا تُرُشَ است؟“ حضرات شَلَاثَہ شاہ عبدالعزیز، شاہ رفیع الدین، شاہ عبدالقدار کے شاگرد ہندوستان کے بلند مرتبہ علماء تھے۔ ان حضرات نے ”تقویۃ الایمان“ کی خرابیوں کا بیان کیا ہے، اور اس سلسلہ میں رسالے لکھے ہیں ہیں۔ اگر ”تقویۃ الایمان“ اسی ہی اعلیٰ اور بلند مرتبہ کتاب ہوتی تو یہ گرامی قدر علماء بہ اتفاق کیوں اس کو بُرا کہتے۔

فاضل مقالہ نگار نے ایک ایسے جلیل القدر عالم کا قول نقل کیا ہے جس کا تعلق اسماعیلیہ مکتبہ فکر سے نہیں ہے اور وہ فاضل اجل شیخ محبیں بن یحییٰ صدیقی ترمذی مصنفوں کتاب ”آلَيَّانُ الْجَنِّيُّ فِي أَسَابِيلِ الشَّيْخِ عَبْدِ الرَّغَبِیِّ“ ہیں۔ انہوں نے اس کتاب کی تلخ حقائق کے متعلق ”وَأَخْرَى فِي مَرَارَةِ الْحَنْظَلِ“ سے اشارہ کیا ہے۔ آن کے علم و فضل و کمال کا اندازہ اس اشارہ سے کیا جاسکتا ہے کہ ان مکروہ، ایمان سوز عبارات کا ذکر نہیں کیا اور ان کے تاثرات کا بیان کر دیا کہ دوسری کچھ باتیں ہیں جن میں اندرائیں کی سی کڑواہت اور بد مزگی ہے۔ مقالہ نگار نے اس کے بعد صدیق حسن خاں کا قول ان کی کتاب ”دِجْدَا اللَّعْوَم“ سے نقل کیا ہے، چوں کر صدیق حسن خاں کو حلقہ تقلید سے آنادی ”تقویۃ الایمان“ سے ملی اور پھر یہ بے قیدی ان کو میں لے گئی اور وہاں قاضی شوکافی سے زندگیت کے اثرات لیئے، لہذا ان کا مشغله ہی ہوا کہ وہ آکا ڈر علاماء اُمیٰ مُفتَ و جماعت کو اہل بدعت کا نام دیں اور ان کی تنقیص کریں، چنانچہ انہوں نے اپنے استاد اجل علامہ دہنر صدیق را خصہ دو رمعتی صدر الدین خاں، یگانہ روزگار علامہ فضل حق فیر آبادی اور شاہ عبدالعزیز کے نامی گرامی شاگرد ارشد علامہ سلامت اللہ برائی فی در فیر ہم من العلما الرأْخِیار کے ساتھ ہی کیا ہے اور پھر ۱۸۵۱ء میں علماء اخیار کے نمرہ جہاد اور ان کے فتوے کو بے اثر کرنے کے لیے پوری کوشش کی اور لکھا ہے۔

لئے ملاحظہ کریں ”امتیازِ حق“ ص ۸۳

”پس فکر کرنا ان لوگوں کا جو اپنے حکم مذہبی سے جاہل ہیں اس امر میں کہ حکومت برٹش مث جاوے اور یہ امن و امان جو آج حاصل ہے، فساد کے پردہ میں جہاد کا نام لے کر اشعا دیا جائے، سخت نادانی و بے وقوفی کی بات ہے۔ بھلان عاقبت نا اندیشوں کا چاہا ہو گا یا اس پیغمبر صادق کا فرمایا ہوا۔ آج، ہم آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں اور اس کے خلاف نہیں ہو سکتا۔“ ۱۷

”نَوَابٌ صاحِبٌ رَّحِيْدٌ نَّادِيْمَ اُمَّرَّشَكَى بِرْشَ حُكْمَتٌ اُورْ تِلْكَ الْأَيَّامَ نُدَادِيْلَهَا بَيْنَ النَّاسِ كَاظْهُورٌ هُوَا۔“

جہاں میں تو کار بکوئی رہے گا      نہ کوئی رہا ہے، نہ کوئی رہے گا

سردار دو عالم رحمتِ عالیان صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے جس کو ائمہ حدیث نے روایت کر کے امتِ مرحومہ کے واسطے اپنی کتابوں میں محفوظ کر دیا ہے کہ یَسِيرُ دُوَّاً لَا تُعَسِّرُ فَإِذَا دَبَّسَرَ مُؤْمِنٌ دُوَّاً

وَلَا مُنْفِقٌ فَا۔ ”آسان گرو، مشکل نہ بناؤ، بشارت دو، نفرت نہ دلاو۔“ ۱۸

کیا مکروہ تنسیز۔ ہی کو مکروہ تحریکی اور مکروہ تحریکی کو حرام قطعی قرار دینا اور شرک اصغر کو جر سے بچنا کوئی امرِ سہل نہیں ہے۔ ذرا سی ریا اور دکھاوت شرک اصغر اور شرکِ خفی ہے، شرکِ اکبر اور شرکِ جمل قرار دینا، آسان کرنے ہے یا مشکل بنانا۔ اور جو شخص ایسا فعل کرے وہ ارشادِ نبوی پر عمل کر رہا ہے یا اپنی من مانی کر رہا ہے۔

علام اہل سنت نے ارشادِ نبوی پر عمل کیا ہے اور غلط بات پر ٹوکا ہے اور سردار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی جناب میں کامل ادب اور احترام کو ملحوظ رکھنے کی تاکید کی ہے اور راستے مَنْ أَحَبَّ قَوْمًا فَهُوَ مِنْهُمْ كَادَ كَهَانِيْسَے یعنی جو جس جماعت سے محبت رکھے وہ اُن ہی میں سے ہے۔ اللہ ہم سب کے قلوب اپنی محبت اور اپنے صبیب کی محبت سے شاداب و سرشار رکھے۔

محمد از تو می خواہم خدا را      الہی از تو عشقِ مصطفیٰ را

میں نے تقویۃ الایمان کا مطالعہ بلا ادنی تعصیب اور اعتساف کے کیا اور افسوس ادا کے مولانا اسماعیل کیا لکھ گئے ہیں۔ چون کہ مولانا کے تذکرہ نگار اُن کی جلالت علم پر مستحق ہیں لہذا

لہ از ترجمان وہابیہ صدیق حسن خاں، مطبوعہ ۱۳۱۲ھ، ص ۷

یہی کہا جاسکتا ہے کہ اللہ کو یہی منظور تھا کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی یک جہتی اور یک مذہبی تمام ہو اور نو سو سالہ اسلامی ملکت کا فاتح ہو۔ چنانچہ تیس سال کی مدت میں صد ہا سال کی تمام نعمت ہاتھ سے نکل گئی، وَمَا أَظْلَمُهُمْ أَنَّهُمْ لِكُنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ بِظَلَمٍ لِّغُونَ۔

محمد کو تقویۃ الایمان میں وہ بیت کے اثرات نظر آئے۔ لہذا میں نے مختصر طور پر محمد بن عبد الوہاب کے حالات کا مطالعہ کیا اور ان کے رسائل "رذالاشراف" کا دقیق نظر سے مطالعہ کیا اور اس نتیجہ پر پہنچا کہ مولانا اسماعیل نے جو کچھ اس رسائل میں لکھا ہے، نجدی رذالاشراف سے لیا ہے، لہذا پہلے کچھ حال محمد بن عبد الوہاب کا اور ان کے رسائل رذالاشراف کا لکھتا ہوں اور پھر مولانا اسماعیل اور تقویۃ الایمان کے متعلق مختصر طور پر اظہار خیال کروں گا، تاکہ ناظرین کو حقیقت امر کا علم ہو، وَإِنَّ اللَّهَ أَمْوَالُهُ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُعْنَى.

تقویۃ الایمان کے رد میں علماء کرام نے بکثرت کتابیں لکھی ہیں۔ زیادہ اہم وہ دو کتابیں ہیں جو شاہ رفع الدین کے گرامی قدر صاحبزادوں نے لکھی ہیں، مولانا مخصوص اللہ نے "معید الایمان" اور مولانا محمد موسیٰ نے "حجۃُ الْعَمَلِ فی اثْبَاتِ الْعِيْلِ" تحریر فرمائی ہے، یہ دونوں کتابیں آج تک چھپی نہیں ہیں۔ ایک کتاب مولانا شاہ مخلص الرحمن ملقب بہ جہانگیر شاہ نے "شرح الصدور" کے نام سے فارسی میں تیرھوی صدی کے آخر میں لکھی ہے، ان کے مخلصین نے اس کے ترجمہ کا خلاصہ اردو میں شائع کیا ہے۔ کاش اصل کتاب صحیح طور پر چھپ جاتی۔ اس کتاب میں تعجب نام کو نہیں بے اور مزارات کی نشان دہی پر وجہ احسن کی گئی ہے۔

اللَّهُ كَيْفَ يَنْعِمُ بِنَبِيٍّ وَزَادَ إِلَيْهِ أَذْلَالَ

●  
الَّذِينَ يَسْتَعْمِلُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبَعُهُنَّ أَحْسَنَهُمْ۔

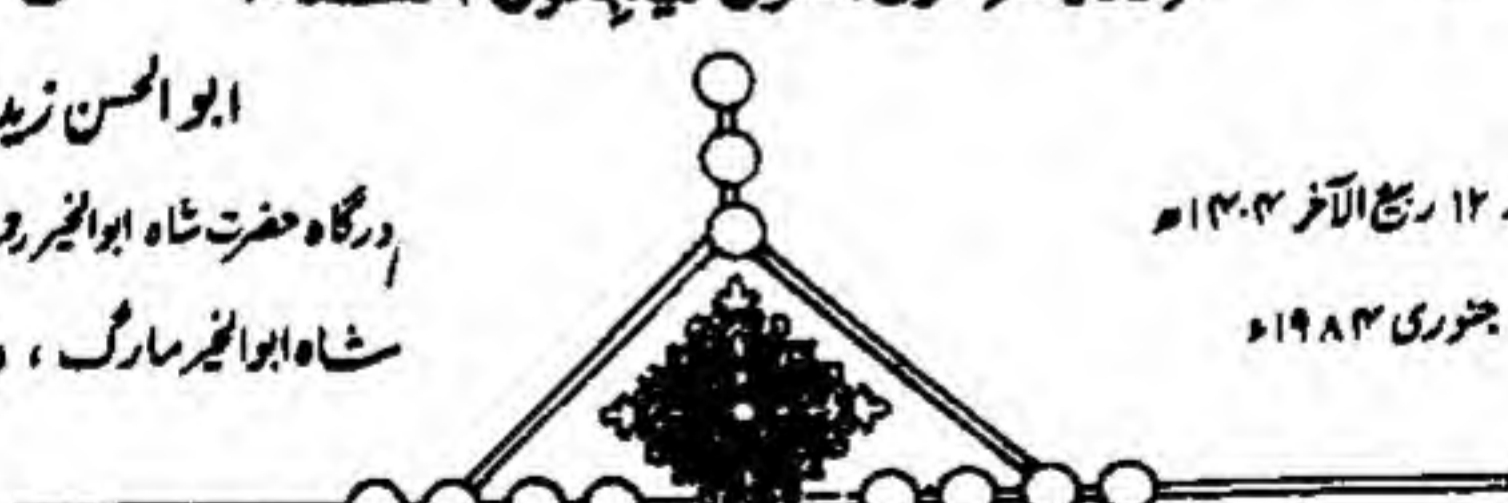
ابوالحسن زید فاروقی

درگاہ حضرت شاہ ابوالغیر رحمۃ اللہ تعالیٰ

شاہ ابوالغیر مارگ، دہلی ۱۱۰۰۶

دو شنبہ ۱۲ ربیع الآخر ۱۴۳۲ھ

۱۹ جنوری ۱۹۸۳ء



# مُحَمَّدْ بْنُ عَبْدِ الرَّوَابْتَ كَمُختَصَرِ حَالَنْ

شیخ محمد بن عبد الوہاب بن سلیمان بن علی بن احمد بن راشد بن زید بن محمد بن زید بن مشرف نجدی جن کی طرف طائفہ وہابیہ کی نسبت ہے۔

ولادت : ۱۱۱۵ھ / ۱۶۹۹ء یا ۱۱۱۵ھ / ۱۷۰۳ء میں نجد کے مقام عینیہ میں ہوئی۔

وفات : ۱۲۹۲ھ / ۱۸۷۴ء میں نجد کے مقام درزیۃ میں ہوئی۔

① نواب سید صدیق حسن خاں نے "ابجد العلوم" میں کچھ تفصیل سے ان کا حال لکھا ہے میں اس کا خلاصہ لکھتا ہوں یہ لکھا ہے :

"ولادت عینیہ میں ہوئی۔ قرآن مجید پڑھا اور حدیث کی سماع کی، اور اپنے والد سے جو کہ صبلی فقیر گھرانے میں سے تسلی پڑھا، پھر حج کیا اور مدینہ منورہ گئے وہاں شیخ عبداللہ بن ابراہیم نجدی تلمیذ ابوالمواہب بغل دش Qi سے پڑھا، پھر اپنے والد کے ساتھ نجد آئے اور جریل میں قیام کیا، والد کی وفات کے بعد عینیہ آگئے۔ وہاں اپنی دعوت پھیلائی، پھر کسی وجہ سے درزیۃ آگئے۔ وہاں امیر محمد بن سعود آل مقرن از اولار بنی حنیفہ (از ربیعہ) نے ان کی اطاعت کی۔ یہ واقعہ تقریباً ۱۱۵۹ھ ہے، اس کے بعد محمد بن عبد الوہاب کی دعوت نجد میں اور جزیرہ عرب کے مشرقی حصہ میں عمان تک پھیلی۔

امام علامہ محمد بن ناصر الحازمی شاعر دشیخ الاسلام محمد بن علی شوکانی نے محمد بن عبد الوہاب کے متعلق لکھا ہے کہ ان پر غالب اتباع تھا (یعنی تقلید)۔ ان کے رسائل معروف ہیں، ان میں مقبول بھی ہیں اور مردود بھی، ان پر سب سے زیادہ نگیر دو باتوں کی وجہ سے کی گئی ہے:

ایک : صرف تخفیقات بلا دلیل کے اہل جہاں کو کافر قرار دینا اور اس سلسلہ میں ٹالاہ سید داؤد بن سلیمان نے انصاف کے ساتھ ان کا رد لکھا ہے۔

لئے ملاحظہ کریں ابجد العلوم کے صفحہ ۱۸۸ سے ۱۸۸۲ تک جو کلیات کو بنانے کا بیان کرنا۔

عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَإِخْرُدَغْوَانَا إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

محمد بن عبد الوہاب کا یہ مختصر سالہ ۱۲۲۱ھ میں تمام مالک اسلامیہ میں پہنچ گیا ہے، چنانچہ ہندوستان بھی پہنچا اور حضرت شاہ عبدالعزیز کی حیات میں دلی پہنچا اور مولانا اسماعیل نے جزوی رد و بدل کے ساتھ "تقویۃ الایمان" کے نام سے مشہور کیا۔

② علامہ شیخ سلیمان بن عبد الوہاب نجدی برادر محمد بن عبد الوہاب نجدی نے اپنے بھائی کے مسلک کے رد میں *الصَّوَاعِقُ إِلَيْهِ فِي الرِّتَادِ عَلَى الْوَهَابِيَّةِ* علمی رسالہ، ان کی دعوت کے آٹھویں سال لکھا ہے یعنی ۱۱۶۷ھ کو۔ علامہ سلیمان نے ابتداءً امر میں اپنے بھائی کو بہت سمجھایا اور جب نجد کے امیر نے ان کے ہاتھ پر بیعت کر لی اور خون مسلم کی کوئی قدر نہ رہی اور علامہ سلیمان کو اپنی جان کا خطرہ لاحق ہوا، وہ حرث میں محترمین میں چلے گئے اور وہاں سے یہ یادگار علمی رسالہ لکھ کر اپنے بھائی کو ارسال کیا۔ یہ رسالہ آیات مبارکہ، احادیث طیبہ اور علماء کرام کے اقوال سے ملال مال ہے، از ڈجرا خصار بعض فوائد کا آزاد ترجمہ ہدیہ ناظرین ہے۔ یہ رسالہ پہلی مرتبہ ۱۳۰۶ھ / ۱۸۸۹ء میں چھپا تھا، پھر ۱۳۹۵ھ / ۱۹۷۵ء میں مکتبہ ایشق نے استانبول میں طبع کیا ہے۔ یہی طباعت پیش نظر ہے اور اسی کے صفحو کا نسیر ہر فائدہ کے بیان کرنے سے قبل لکھتا ہوں تاکہ تحقیق کرنے والوں کو مراجعت میں سہولت رہے۔

**اگاہی:** علامہ سلیمان نے اپنے رسالہ میں ازاں تا آخر جمع کے صیغہ سے اپنے بھائی کو خطاب کیا ہے۔ اردو میں اس کیفیت کی تعبیر آپ سے کی گئی ہے۔ ملاحظہ کریں :

۱۷۔ بخاری اور مسلم کی روایت ہے کہ اسلام کی اساس پانچ چیزوں پر ہے: شہادت اس بات کی کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، اور نماز قائم کرنی، زکات ادا کرنی، رمضان کے روزے رکھنے اور بیت اللہ کا جع اگر قدرت اور سبیل ہو۔

۱۸۔ یکن آپ ان لوگوں کو کافر قرار دیتے ہیں جو کلمہ شہادت پڑھتے ہیں، نماز، روزہ، جع اور زکات کے پابند ہیں۔ ہم آپ سے دریافت کرتے ہیں کہ آپ نے مطلق فدا کو کافر پنائے کا قول کہاں سے لیا ہے۔

اگر آپ کہتے ہیں کہ ہم شرک کرنے والوں کو کافر کہتے ہیں، اللہ نے فرمایا ہے: إِنَّ اللَّهَ

ایک مسئلہ میں تحقیق کرنے کے لئے آمد ہوئی تھی، اور مسئلہ یہ تھا کہ اولیاء راللہ کو پکارنے والے کو کافر قرار دینے کے سلسلہ میں شیخ محمد بن عبد الوہاب سے ان کا مباحثہ ہوا۔ محمد بن عبد الوہاب کا قول تھا کہ جو شخص اولیاء کو پکارے وہ کافر ہے اور جو اس کے کافر ہونے میں شک کرے وہ بھی کافر ہے۔ شیخ مرید نے کبھی کوئی شعر نہیں کہا تھا۔ اور جب انھوں نے ہمکے شیخ علامہ محمد بن اسماعیل الامیر کا پہلا مدحیہ قصیدہ سناتواں کے جواب میں ایک چھوٹا قصیدہ کہا۔

شیخ محمد بن عبد الوہاب کے مدھب کی تحقیق میں اس وقت کے دو اماموں کا یہ بیان ہے :  
مِنْ قَبْلِ أَنْ يُولَدَ أَكْثَرُهُمْ هُنَّ إِلَّا طَبَقَةٌ أَلَّا تَعْلَمُ فِيهَا، إِنَّتُهُنَّ يَعْنِي ہمارے دور کے اکثر افراد کی پیدائش سے پہلے کا بیان ہے۔

علامہ بدرا الملہ سید محمد بن اسماعیل الامیر الفسعانی نے جوابی قصیدہ کی شرح لکھی ہے، اس کا نام "مَخْوُالُ الْحَوْبَةِ فِي شَرْأَجِ آبَيَاتِ التَّوْبَةِ" رکھا ہے (آبیاتِ توبہ کی تشرع کر کے، عناہ کا مشانا) وہ اس شرع میں لکھتے ہیں :

مدحیہ قصیدہ کے نجد پہنچ جانے کے کئی سال بعد صفر ۷۰۰ھ کو ایک عالم میرے پاس آئے، ان کا نام شیخ مرید تھی ہے، اور وہ بیس شوال ۷۰۰ھ کو مجھ سے رخصت ہو کر اپنے دلن چلے گئے، وہ شیخ محمد بن عبد الوہاب کے شاگردوں میں سے ہیں۔ ان سے مجھ کو معلوم ہوا کہ میرا مدحیہ قصیدہ محمد بن عبد الوہاب کو مل گیا ہے، شیخ مرید کی آمد سے پہلے میرے پاس شیخ فاضل عبد الرحمن نجدی آئے تھے، ان کی آمد بھی میرے قصیدہ کے پہنچ جانے کے بعد ہوئی تھی، انھوں نے محمد بن عبد الوہاب کے ایسے احوال سننے جن کو ہم بُما جانتے ہیں، جیسے سَفَكِ دَم (خون کا بہانا)، اموال کا لُٹنا، نفوس کے قتل کرنے میں ان کی پیش رفت، چلے ہے مکر دُفِرِ بِہ، ہی سے کیوں نہ کسی کو قتل کیا جائے، اُمّتِ محمدیہ کو چاہے وہ کسی ملک میں ہو کافر قرار دینا۔ شیخ عبد الرحمن کے اس بیان کے قبول کرنے میں، ہم کو کچھ تردد رہتا آئے کہ ہمارے پاس شیخ مرید آئے جو کہ اچھی بسم بوجہ رکھتے ہیں اور ہمارے پاس محمد بن عبد الوہاب کے بعض رسائل بھی پہنچے، ان رسائلوں میں اہل ایمان کو کافر قرار دینے اور ان کو قتل کرنے اور ان کا مال گوٹنے کا بیان ہے۔ محمد بن عبد الوہاب کے

لئے آپ کی وفات ۷۰۲ھ میں ہوئی ہے۔ ابجد العلوم، ص ۸۰۰

رسالوں کو پڑھ کر اور ان کے احوال سن کر، ہم کو یقین ہو گیا کہ اس شخص کو شریعت کے صرف ایک حصہ کا علم ہے اور وہ بھی رفیق نظر سے نہیں دیکھا ہے اور نہ کسی اکمال سے پڑھا ہے کہ وہ اس کو صحیح راست پر لگتا اور مفید علوم سے آگاہ کرتا، اور تلفظ اور دین سنبھل کی راہ پر رکھتا۔

محمد بن عبد الوہاب نے شیخ ابوالعاص ابن تیمیہ اور ان کے شاگرد ابن القیم الجوزیہ کی بعض تالیفات کا مطالعہ کیا ہے اور صحیح طور پر سمجھے بغیر ان دونوں کی تقلید کی ہے حالانکہ یہ دونوں تقلید کو ناجائز سمجھتے ہیں۔

جب ہم پر محمد بن عبد الوہاب کا حال صحیح طور پر واضح ہو گیا اور ہم نے ان کے رسائل پڑھے، ہم کو یہ معلوم ہوا کہ ہمارے قصیدہ کی وجہ سے ان کی شان بڑھی ہے، وہ قصیدہ ہر جگہ اور ہر طبقہ ہنچا ہے۔ مکہ مکرمہ، بصرہ وغیرہ سے اس کے رد آئے، اور میں نے دیکھا کہ وہ انصاف سے خالی تھے اور پھر شیخ مرید نے مجھ سے موافقہ کیا اور ہم کو خیال ہوا کہ کہیں محمد بن عبد الوہاب کے کرتوں کی باز پرس ہم سے نہ ہو، لہذا ہم نے دوسرا قصیدہ لکھا اور اس کی شرح میں ابن قیم اور ان کے استاد ابن تیمیہ کے اقوال بہ کثرت نقل کئے کیوں کہ یہ دونوں مقبول تھے۔ انتہی۔

اور سید محمد امین بن عمر معروف بے ابن فابدین نے "درِ مختار" کی شرح "رَدُّ المُحتَار" مطبوعہ ۱۲۲۹ھ کی تیسرا جلد، باب البغات، ص ۳۹ میں لکھا ہے:

جیسا کہ ہمارے زمانہ میں پیش آیا ہے کہ نجد سے عبد الوہاب کے پیروان نکلے اور انہوں نے حرمین پر قبضہ کیا۔ وہ اپنے کو اگرچہ مقبول کہتے ہیں لیکن ان کا عقیدہ یہ ہے کہ مسلمان صرف وہی ہیں، جو بھی ان کے عقائد کے خلاف ہو وہ مشرک ہے، بتا بریں انہوں نے اہل سنت کو اور ان کے ملکہار کو قتل کرنا مباح قرار دیا ہے۔ تا آں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی شوکت اور طاقت توڑی، ۱۲۳۳ھ میں مسلمان افواج کو ان پر فتح دی اور ان کا وطن برپا دیا، ام۔

محمد بن عبد الوہاب کی تالیفات :

۱. *كتاب الشبهات في معرفة الدين الذي معرفته والعمل به سبب لدخول الجنة و  
الجهل به وأصنافه سبب لدخول النار.*
۲. *كتاب التوجيه المشتمل على مسائل من هذه الأ Bip. أوله كول الله عز وجل ما خالفت*

الْجَنَّ وَالْإِلَسَ إِلَالَيْعَبْدَ ذِنَ، وَلَيْسَ بِهِذَا الْكِتَابِ دُيَبَاجَةٌ، ذُجَرَ فِيهِ الْأَيَاتُ وَالْأَحَادِيثُ ثُمَّ يَقُولُ فِيهِ مَسَائِلٌ .

۱. کِتَابٌ فِي مَسَائِلَ خَالَفَ فِيهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَهْلَ الْجَاهِلِيَّةِ مِنْ أَهْنَلِ الْكِتَابِ وَغَيْرِهِمْ، وَهُوَ مُخْتَصَرٌ فِي نَحْوِ كُرَاسَةٍ .
۲. کِتَابٌ كَشْفِ الشَّبَهَاتِ فِي بَيَانِ التَّوْجِيدِ وَمَا يَخْالِفُهُ وَالرَّدُّ عَلَى الْمُشْرِكِينَ .
۳. رِسَالَةٌ أَرْبَعَةٌ قَوَاعِدُهُمْ قَوَاعِدُ الدِّيَنِ فِي نَحْوٍ وَرَقَّةٍ .
۴. کِتَابٌ الْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهُنِّي عَنِ الْمُنْكَرِ .
۵. کِتَابٌ فِي تَفْسِيرِ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ .
۶. کِتَابٌ تَغْيِيرُ سُورَةِ الْفَاتِحَةِ .
۷. رِسَالَةٌ فِي مَعْرِفَةِ الْعَبْدِ رَبِّهِ وَدِينِهِ وَنِيَّتِهِ .
۸. رِسَالَةٌ فِي بَيَانِ التَّوْجِيدِ فِي الصَّلَاةِ .
۹. رِسَالَةٌ فِي مَعْنَى الْحَكْلَمَةِ الظَّيِّبَةِ .
۱۰. رِسَالَةٌ فِي تَخْرِيمِ التَّقْلِيدِ .

یہ ہیں ان کی دہ تالیفات جن کو اس وقت تک میں دیکھ سکا ہوں، و فیہا مَا يَقْبَلُ وَ مَيْزَدٌ ”ان میں قبول کرنے کے لائق بھی ہیں اور رد کرنے کے لائق بھی“:

محرم ۱۲۱۸ھ میں دہ بیہ کے مکرہ میں داخل ہوئے، اس وقت عبداللہ بن محمد بن عبد الواب نے ایک رسالہ ﷺ کے مکرہ میں تقسیم کیا، اس رسالہ میں بہت کچھ اُن باتوں کا انکار ہے جو ان کی طرف منسوب کی گئی ہیں اور وہ کتب صحاح کے مخالف ہیں۔

محمد بن عبد الواب کے متعلق لوگ مختلف خیال رکھتے ہیں، ایک جماعت کے نزدیک ان کی ہربات، ہر فعل، ہر تحریر اور ان کی طرف منسوب ہرشے اچھی ہے، اور ایک جماعت بالکل اس کے خلاف ہے اور ان کے نزدیک محمد بن عبد الواب کی ہربات، ہر فعل، ہر کام بُرا ہے اور

لہ یہ رسالہ ۲۰ محرم ۱۲۱۸ھ کا مکرہ میں لکھا ہوا میں پاس چھوٹی تقطیع میں موجود ہے، عبداللہ نے لکھوا یا ہے۔ اس کے ۳۶ صفحات ہیں کسی صفحہ پر نو سطریں ہیں، کسی میں زیادہ پندرہ سطروں تک بھی ہے۔

ایک جماعت انصاف کے راستہ پر ہے اور اپنے کو اپنا بُرے کو بُرا کہتی ہے، صبح مسلک پر ہے۔  
تمام ہوا "ابجد العلوم" کی عبارت کا خلاصہ۔

نواب صدیق حسن خاں نے محمد بن عبد الوہاب کے بارہ رسالوں کا اور عبد اللہ پسر  
محمد بن عبد الوہاب کے ایک رسالہ کا ذکر کیا ہے۔ ایک اہم رسالہ کا ذکر کرنا ان سے رہ گیا ہے۔  
ذی الحجه ۱۲۲۰ھ میں نجدیوں نے اچانک طائف پر حملہ کیا، خلق خدا کو قتل کیا، حضرت عبد اللہ  
بن عباس رضی اللہ عنہما کی مسجد گراہی اور پھر محمد بن عبد الوہاب کا ایک منتظر رسالہ مکہ مکرمہ اسال  
کیا۔ یہ رسالہ جمعہ ۷ محرم ۱۲۲۱ھ کو چاشت کے وقت مکہ مکرمہ پہنچا، اسی وقت مکہ مکرمہ کے نزیر  
نے (ترکی فوجی افسر ہوا کرتا تھا) مکہ مکرمہ میں موجود تمام علماء کرام کو حرم شریف میں جمع کیا۔ اور  
احمد بن یونس الباعلوی کو مقرر کیا کہ علماء کرام کا جواب تحریر کریں، چنانچہ بیت اللہ شریف کے مبارک  
دروازہ کے سامنے اجتماع ہوا۔ اور نجدی رسالہ کا کچھ حصہ پڑھا جاتا تھا اور پھر اس کا جواب لکھوا یا  
جاتا تھا۔ عصر کی اذان تک اس سے فارغ ہوئے، زیادہ تر جوابات شیخ عبدالملک اور حسین مغربی کے ہیں، اس  
عقیل بن سعید علوی نے لکھوائے ہیں اور کچھ جوابات شیخ عبدالملک اور حسین مغربی کے ہیں، اس  
وقت طائف کے بعض مظلومین مجھ پہنچ گئے۔ لکھا ہے:

اجْتَمَعَ الْعُلَمَاءُ حَوْلَ الْمِنْبَرِ وَصَعِدَ الْخَطَّابُ إِبْرَاهِيمٌ عَلَيْهِ وَقَرَأَ عَلَيْهِمُ الصَّحِيفَةَ الْمَلْعُونَةَ  
النَّجْدِيَّةَ وَمَا نَقَشَتْ (احمد کاتب لکھ رہے ہیں) مِنْ أَقْنَاطِ الْعُلَمَاءِ فِي رَيْهَا وَقَالَ أَيُّهَا الْعُلَمَاءُ وَ  
الْقَضَاءُ وَالْمَفَاقِي؟ سَمِعُتُمْ مَقَالَهُمْ وَعِلْمَهُمْ عَقَائِدَهُمْ فَمَا تَعْلَمُونَ فَيُرِim فَاجْمَعَ كَافَّةُ الْعُلَمَاءِ  
وَالْقُضاةِ وَالْمَفَاقِي عَلَى الْمَذَاهِبِ الْأَرْبَعَةِ مِنْ أَهْلِ مَلَكَةِ الْمُشَرَّفَةِ وَسَائِرِ بِلَادِ الْإِسْلَامِ الَّذِينَ  
جَاؤُوا إِلَيْهِ وَحَسَانُوا إِجَالِيَّنَ وَمُنْتَظِرُونَ لِذِخْرِ الْبَيْتِ عَاشَرَ الْمُحَرَّمَ. وَحَكَمُوا بِإِكْفَرِهِمْ  
وَبِأَنَّهُمْ يَعْجِبُونَ عَلَى أَمِيرِ مَلَكَةِ الْحُرُوفِ لَدُيْهُمْ مِنَ الْعَرَمِ وَيَعْجِبُ عَلَى الْمُسْلِمِيْنَ مُعَاوَتَهُ وَمُشَارَكَتَهُ  
فَمَنْ تَخَلَّفَ بِلَا عُذْرٍ يَكُونُ أَثْمَانَ مَنْ قَاتَلَهُمْ يَعْصِيُهُ مُجَاهِدًا وَمَنْ قُتِلَ مِنْ رَايِدِيْهِمْ يَكُونُ  
شَهِيدًا إِنَّمَا تَعْقَدُ الْأَجْمَاعُ بِلَا خِلَافٍ عَلَى حَكْمَتِهِ وَاجْدَهٖ وَكُتُبَ الْفَتوَى وَذَهَبُوا إِلَيْهَا بَعْدَ الصَّلَاةِ  
إِلَى الشَّرِيْفِ أَمِيرِ مَلَكَةِ الْمُعَظَّمَةِ وَاتَّقَعَ كُلُّ مَنْ بِمَلَكَةِ عَلَى قَتَالِهِ وَاتِّبَاعِ أَمِيرِ مَلَكَةِ فِي النِّجَفَ وَ  
عَلَيْهِمْ وَالْحُرُوفِ بِكُرَّةٍ مِنْ كَحِدِ الْعَرَمِ إِلَى جَهَنَّمْ وَأَشْتَقَلَ حَكْلٌ فِي إِسْتِغْدَادٍ اللَّهُمَّ اتَّصُرْتَ

دوم: بغیر کسی جھت اور دلیل کے مصصوم خون کا بہانا اور اس کام میں ان کا تو غل.

ان دو باتوں کے علاوہ اور باتیں بھی ہیں جن میں سے بعض کا ذکر سید مذکور نے کیا ہے۔

امام عبد اللہ بن عیسیٰ بن محمد صنعاوی نے ۱۲۱۸ھ میں کتاب السیف الہندی فی ابانۃ طریقة الشیخ النجדי لکھی ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ محمد بن عبد الوہاب، عبد العزیز نجدی کے محدث میں فروکش ہوئے، عبد العزیز نے بیت کی اور وہاں کے لوگ ان کے مددگار ہوئے۔ ان لوگوں نے درعیۃ کے قرب وجہ کی بستیوں میں اپنا مسلک پھیلایا۔ جب محمد بن عبد الوہاب کے ساتھ ایک قوی جماعت ہو گئی: قَرَأَ رَهْمَمْ أَنَّ مَنْ دَعَ عَالِيًّا أَوْ تَوَسَّلَ بِسَبَقِ الْمُلْكِ أَوْ مَا لِمِ فَانَّهُ مُشْرِكٌ شَاءَ أَدْأَنِی۔ یہ قانون نافذ کر دیا کہ جو شخص غیر ائمہ کو آواز دے یا کسی نبی، یا فرشتے یا عالم کا دیلہ لے دے مشرک ہے، اس کا ارادہ شرک کا ہو یا نہ ہو۔

محمد بن عبد الوہاب کے اس قول کی وجہ سے عام مسلمانوں کی تکفیر لازم آتی ہے اور اسی بنا پر وہ مسلمانوں سے لٹے ہیں اور اس سلسلہ میں ان کے ایک رسالہ پر بھی مطلع ہوا ہوئی۔ اور جب مولیٰ علامہ سید محمد بن اسماعیل الامیر کو نجدی کی خوش کن باتیں پہنچیں، انہوں نے اس کی مدح میں ایک قصیدہ کہا، جس کا پہلا شعر یہ ہے:

سَلَامٌ عَلَى نَجْدٍ وَ مَنْ حَلَّ فِي نَجْدٍ      وَإِنْ كَانَ تَسْلِيْهِ عَلَى الْبَعْدِ لَا يَعْجِدُ  
”میرا سلام نجد پر اور نجد میں فروکش ہونے والے پر ہو، اگرچہ دور سے میرا سلام کرنا سودمند ہیں：“ اور جب یمن پہنچنے والے بعض افراد سے حقیقت حال کا علم ان کو ہوا، وہ سمجھ گئے کہ یہ تحریک قادر سے خالی نہیں ہے اور انہوں نے دوسرا قصیدہ کہا جس کا پہلا شعر یہ ہے:

رَجَعْتُ عَنِ الْغَوْلِ إِنَّهُ قُلْتُ فِي التَّجْمِعِ      فَقَدْ صَبَحَ لِي عَنْهُ خِلَافَ التَّزِيِّ عِنْدِي  
”میں اپنے اس قول سے باز آیا جو میں نے نجد کے متعلق کہا تھا، کیوں کہ جو کچھ میں سمجھا تھا اس کا خلاف صحت کے ساتھ مجھ پر ظاہر ہو گیا ہے۔

اور علامہ وجیہ الاسلام عبد القادر بن احمد بن الناصر نے لکھا ہے اور آپ کی تحریر سے میں نقل کرتا ہوں کہ ۱۱۰ھ میں ہمارے پاس شیخ فاضل مزید بن احمد بن ہرالتمیمی، النجدی الجرمی

آئے (جو میں سعد وس کے قریب بلاور یہاں کے شروع میں جانب غرب واقع ہے)۔ ان کی

لَا يَغْفِرُ اللَّهُ لِمَنْ يُشْرِكُ بِهِ، الْآیة۔ ”شرک کرنے والوں کو اللہ نہیں بخشتا۔“ (شیخ سلیمان نے اس فہروم کی اور آئیں بھی لکھی ہیں اور پھر لکھا ہے) یہ مبارک آئیں برحق ہیں اور اہل علم نے جو مطلب ان کا بیان کیا ہے وہی درست ہے۔ وہ کہتے ہیں: غیراللہ کو اللہ کا شریک بنانا شرک ہے۔ مشرکین کہتے ہیں: هؤلاؤ شرکاً وَنَا۔“ یہ ہمارے شریک ہیں۔“ اور جب مشرکوں سے کہا جاتا ہے: اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں ہے تو وہ اس کو بڑا سمجھتے ہیں جیسا کہ اللہ نے بیان کیا ہے: قَدَّاَ ذَاقِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَيَسْتَكْبِرُونَ۔

جو تفاصیل آپ نے بیان کی ہیں کہ اس کام کا کرنے والا مشرک۔ اُس کام کا کرنے والا مشرک۔ آپ نے یہ تفاصیل کہاں سے لی ہیں؟ کیا ائمہ مجتہدین میں سے کسی نے یہ بات کہی ہے؟ اگر کہی ہے اس کا نام ہم کو بتائیں تاکہ ہم آپ کی پیروی کریں۔

ہر مذہب کے اہل علم نے اپنے اقوال اور افعال کا بیان کیا ہے جن کے کرنے سے مسلمان مرتد ہو جاتا ہے، لیکن کسی نے یہ نہیں لکھا کہ جو شخص غیراللہ کی تذریمانے وہ مشرک ہوا یا غیراللہ سے مانگنے والا مرتد ہوا یا غیراللہ کے لئے ذبح کرنے والا کافر ہے یا قبر کا مسح کرنے والا یا قبر کی مشی اٹھانے والا اسلام سے خارج ہوا۔ اگر کسی نے ان اعمال کے کرنے والے کو کافر یا مشرک یا مرتد قرار دیا ہے تو آپ، ہم کو بتائیں، علم کو چھپانا جائز نہیں۔

اہل علم نے ”کتاب الجنائز“ میں دفن کرنے اور زیارت میت کے بیان میں قبر کو مسح کرنے، قبر کا طواف وغیرہ کرنے کا ذکر کیا ہے۔ کسی نے مکروہ لکھا ہے اور کسی نے حرام۔ لیکن کسی نے بھی ان امور کے کرنے والے کو نہ مرتد کہا ہے اور نہ کافر اور نہ کسی نے یہ لکھا ہے کہ جو شخص ان امور کے کرنے والے کو کافر نہ کہے وہ بھی کافر۔ آپ ”کتاب الفروع“ اور ”الاًقْنَاع“ یا کسی دوسری کتاب کا مطالعہ کریں۔ (الفروع، الاقناع، عینی فقہ کی کتابیں ہیں)

شیخ تقی الدین ابن تیمیہ اور ابن قیم نے اہل سنت کے متفق علیہ اصول کا بیان کیا ہے۔

یہ ایک اصل یہ ہے: اگر اس امت کا کوئی جاہل یا خطلاکار اپنی جہالت یا خطلاکی وجہ سے کفر یا شرک کا کوئی کام کر لے وہ کافر یا مشرک نہیں ہو گا۔

ان مسلمہ اور متفقا اصول میں سے ایک اصل یہ ہے کہ مسلمان میں دو ہماقہ ماؤتے

جمع ہو سکتے ہیں، جیسے کفر و اسلام یا کفر و نفاق یا شرک اور ایمان۔

ص ۲۸ ابن قیم نے ”منازل الشائئین“ کی شرح میں لکھا ہے:

اہل سنت کا اس پراتفاق ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ولایت اور اس کی عداوت کا اجتماع مختلف وجوہات کی بنا پر کسی شخص میں ہو سکتا ہے، وہ ایک وجہ سے اللہ کا محبوب ہو گا اور دوسری وجہ سے مبغوض بلکہ ایک ہی لھڑی میں ایمان اور نفاق، یا ایمان اور کفر کا حامل ہو سکتا ہے اور وہ ان دو مختلف کیفیات میں سے کسی ایک کے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: ”هُمُ الْكُفَّارُ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمُ الْإِيمَانُ“۔ (آل عمران، آیت ۱۶۶) وہ لوگ اس دن کفر کی طرف نزدیک ہیں ایمان سے، اور اللہ کا ارشاد ہے: ”وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ“۔ (یوسف، آیت ۱۰۶) اور یقین نہیں لاتے بہت لوگ (یعنی ایمان نہیں لاتے) مگر ساتھ شرکی بھی کرتے ہیں۔ ان آیات سے صاف طور پر ثابت ہے کہ ایمان کے ساتھ شرک کی مقاومت اور ملاوٹ ہو سکتی ہے، اب دیکھنا شرک کو ہے کہ وہ کس قسم کا شرک ہے۔ اگر اس شرک سے انبیاء علیہم السلام کی تکذیب ہوتی ہے تو ایمان مفید نہیں ہے، اور اگر انبیاء کی تکذیب نہیں ہوتی بلکہ اس شرک گرنے والے کا انبیاء کی تصدیق اور آخرت پر یقین ہے اور وہ دوسرے قسم کے شرک میں مبتلا ہے تو وہ گناہ بکیرہ کا مرتكب ہوا ہے، دوزخ میں جائے گا اور پھر اس میں سے نکلا جائے گا۔

حضرت ابن عباس نے وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّاهِرُونَ۔ (ماندہ، آیت ۳۲) ”اور جو کوئی حکم نہ کرے اللہ کے اُتارے پر سو وہی لوگ ہیں منکر“ کے بیان میں فرمایا ہے، یہ کفر اس طرح کا کفر نہیں جو ملتِ اسلامیہ سے فارج کر دے۔

ص ۲۹ اہل سنت کا یہی مشکل ہے، سب سے پہلے خوارج نے اختلاف کیا اور اس کا ظہور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ہوا، خوارج نے حضرت عثمان، حضرت علی حضرت معادیہ اور اُن کے طرفداروں کو کافر قرار دیا، لیکن حضرت علی نے خوارج کو کافر قرار نہیں دیا۔

ص ۳۰ خوارج کے بعد قدرتیہ کا ظہور ہوا۔

ص ۳۱ پھر مغیرہ کا ظہور ہوا۔

ص ۱ پھر جمیعہ کاظہور ہوا۔

ص ۲ فرقہ باطلہ کے متعلق علماء اعلام نے یہ الفاظ استعمال کئے ہیں:

۱. ”بڑے کفر اور شرک والے ہیں“

۲. ”بعض کتاب (قرآن مجید) پر ایمان لائے ہیں اور بعض کی تکفیر کی ہے۔“

۳. ”یہ لوگ مشرکین اور صاریحین کے فروع ہیں“

۴. ”ان لوگوں نے تمام انبیاء کی مخالفت کی ہے۔“

۵. ”انہوں نے حق سے عناصر بتا ہے۔“

باوجود اس کے **إِنَّ الْأَمَامَ أَحْمَدَ لَا يُكَفِّرُ هُمْ وَلَا أَحَدٌ مِنَ السَّلَفِ**، نہ امام احمدان کو کافر قرار دیتے ہیں اور نہ سلف میں سے کوئی بھی۔

خدا را آپ خیال کریں کہ آپ کیا کہہ رہے ہیں آئی تو لکھ دیمُنْ خَالَفَكُمْ فَهُوَ كَافِرٌ وَ مَنْ لَهُ مِيَكْفِرٌ فَهُوَ كَافِرٌ۔ ”یہ آپ کا کیسا قول ہے کہ جو آپ سے خلاف کرے وہ کافر ہے اور جو اس کو کافرنہ کہے وہ بھی کافر ہے۔“ آپ اس غلط بات کو چھوڑیں، سلف صلح کے طریقہ کو اپنائیں، اہل بدعت کی روشن کو چھوڑیں۔ شیخ تقی الدین ابن تیمیہ نے کہا ہے:

”بُری بدعتوں میں سے یہ بدعت ہے کہ مسلمانوں کے طوائف میں سے کسی طائفہ کو کافر قرار دیا جائے اور ان کی جان اور مال کو علاں بمحابا جائے۔“

ص ۳۵ آپ اس شخص کو کافر کہتے ہیں جو غیر اللہ کی نذر مانے یا غیر اللہ کو پکارے، آپ کی تکفیر صحیح نہیں، کیوں کہ صحیح حدیث ہے ”**تَذَرَّعُ الْحُدُودُ بِالشَّهَادَاتِ**“ شہادت کی بناء پر حدود کو درفع کیا جائے۔ یہاں صرف شہادت ہی نہیں ہے بلکہ غیر اللہ کو پکارنے اور ان سے مرد طلب کرنے کی روایات موجود ہیں۔ حاکم نے اپنی صحیح میں اور ابو حوانہ اور بزار نے صحیح سند سے اور ابن شیئی نے حضرت ابن معود سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے: **إِذَا إِنْقَلَّتْ دَابَّةً أَحَدًا كُمْرَبَرْضَ فَلَآتِهِ فَلَيْسَنَا دِيَارَ عِبَادَ اللَّهِ إِحْيَسْوَا يَأْعِبَادَ اللَّهِ إِحْيَسْوَا** یا عباد اللہ احیسوا: شلالا۔ فَوَانَ دِلْلَهُ حَاضِرًا اسی تجھیسہ: ”اگر تم میں سے کسی کا جانور صحرائیں چھوٹ جائے تو وہ بلند آواز سے کہے: اے اللہ کے بندو روکو، اے اللہ کے بندو روکو،

اے اللہ کے بندو روکو۔ تین بار۔ اللہ کی طرف سے حاضر ہیں وہ اس کو روکیں گے۔ اور طبرانی نے روایت کی ہے: ان آرَادَ عَوْنَائِيَّعَلَى يَا عِبَادَ اللَّهِ أَعْلَمُونِ۔ ”اگر معاونت کا طلبگار ہو کہے: اے اللہ کے بندو میری مدد کرو۔“

امہ نے اس حدیث شریف کی روایت کی ہے اور اس کو نقل کر کے اس کی اشاعت کی ہے اور امت کے واسطے محفوظ کیا ہے۔ امہ نے اس حدیث مبارک کا انکار نہیں کیا ہے، امام نووی نے آذکار میں ابن قیم نے آنکھِ الظیہ میں، اور ابن مفلح نے آداب میں اس کا ذکر کیا ہے۔ ابن مفلح (حنبل) نے اس مبارک اثر کو بیان کر کے عبداللہ پسر امام احمد حنبل سے روایت کی ہے کہ میں نے اپنے والد سے سنا، فرماتے تھے: میں نے پنج جمع کیے، ایک مرتبہ راستہ بٹک گیا۔ میں پیارہ تھا۔ میں نے کہتا شروع کیا: يَا عِبَادَ اللَّهِ وَكُوٰنَاعَلَى الظَّرِيقَ۔ ”اے اللہ کے بندو ہم کو راستہ بتاؤ۔“ میں اس کی تکرار کرتا رہتا آئیں کہ میں راستہ پر آگیا۔ امہ۔

<sup>۳۵</sup> غائب سے اور بیت سے طلب کرنے والے کو آپ نے کافر قرار دیا ہے بلکہ آپ کے نزدیک آن مشرکین سے جنہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب کی ہے ان لوگوں کا شرک بڑھا ہوا ہے جو خشکی میں اور سمندر میں غیر اللہ سے طلب کرتے ہیں، آپ کا استدلال ۰ مفہوم ہے جو آپ سمجھے ہیں حالانکہ اس مفہوم پر نہ خود آپ کو اعتماد کرنا چاہئے اور نہ کسی دوسرے کو، کیوں کہ جلیل القدر علامہ نے ان روایات پر عمل کیا ہے، اور آن کا عمل آپ کے واسطے شبہ ہے۔

لے امام نووی نے ”کتاب الاذکار“ کے صفحہ ایک و میں اپنے مسئلہ میں سے ایک بڑے عالم کا اور بھر خود اپنا واقعہ لکھا ہے کہ اس مبارک دعا کے پڑھنے سے جانور مڑ گیا۔ امام محمد بن محمد بن عبد الجزری نے ”احسن الحسین“ میں ان روایتوں کو لکھا ہے۔ نواب قطب الدین خاں نے ”غفرانجیل“ میں ترجمہ کے بعد کچھ فوائد بھی لکھے ہیں۔ ہباداً اللہ کے بیان میں لکھا ہے: ف ملاد بندگان خدا سے موالی الغیبہ میں مبنی ابدال بالا نکل یا مسلمان جنات اور طبرانی کی روایت کی بعد لکھا ہے: ف ی قول راوی کا ہے۔ میر کشاور نے بعض ثقہ علماء سے نقل کیا ہے کہ یہ حدیث حسن ہے اور تمام مسافراں کی طرف محتاج ہیں اور مشائخ سے روایت کی گئی ہے کہ یہ مخترب ہے اس کام میں (جا فور کے بھائیوں میں) اور ہو سکتے ہے کہ متصود پر فتحیاب ہونا بھی ہے (غفرانجیل، مطبوعہ ۱۲۵۳ھ) افسوس صد افسوس مذہبیان سنت نے غفرانجیل کی ہمارت میں تحریف کر دی ہے۔ پہلا کام یہ کیا ہے کہ حدیث کو حسن کی جگہ ضعیف لکھ دیا ہے اور دوسرا کام یہ کیا ہے کہ ”ملاد بندگان خدا سے“ ابدال اور مسلمان جنات کو مذف کر دیا ہے، یا الظیعة العلیم وَذَهَابُ الْعَلَمَاءُ۔ دوسرے کی کتاب میں ایسا تصرف فعل خام ہے۔

بن رہا ہے، آپ اس کو شہہر کیوں نہیں قرار دیتے۔ ”مختصر کتاب الروضہ“ میں ہے:  
 جو شخص شہادت میں کا قائل ہے اور وہ کسی بدعوت کا مرتكب ہوتا ہے اور اس کی دلیل  
 کوئی تاویل ہے لیکن تاویل کو صحیح طور پر سمجھا نہیں ہے، ایسے شخص کو علی الاطلاق کا فرنہیں کہا  
 جائے گا۔ ہمارے شیخ ابوالعباس ابن تیمیہ نے اسی قول کو ترجیح دیا ہے۔

ص ۲۳ آپ کے مذہب کا بُطلان اس صحیح حدیث سے ثابت ہے جس کی روایت بنی ایوی نے معاویہ بن ابی سفیان سے کی ہے۔ وہ کہتے ہیں: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سن: جس سے آئندہ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے اس کو دین میں سمجھ دیتے ہے، میں تقسیم کرنے والا ہوں اور دینے والا اللہ ہی ہے، اس امت کی حالت سیدھی رہے گی جب تک قیامت برپا ہو۔ یا۔ جب تک اللہ کا حکم آئے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم کو خبر دیتے ہیں کہ اس امت کی حالت قیامت برپا ہونے تک صحیک رہے گی اور آپ ان امور کی وجہ سے جو کہ قدیم الایام سے ان میں رائج ہیں۔ ان سب کو کافر و مشرک قرار دے رہے ہیں۔

۲۳) آپ کے مذہب کا باطل ہونا اس صحیح حدیث سے ثابت ہے جس کی روایت بخاری، سلم نے ابو ہریرہ سے کہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: رَأْسُ الْكُفَّارِ هُوَ الْمَشْرِقُ، لفڑ کا سر مریق کی طرف ہے۔ اور ایک روایت میں ہے: ایمان یمانی ہے اور ادھر سے نقصان ہے جہاں سے نیطمع قَرْنُ الشَّيْطَانِ۔ ”شیطانی طاقت اُبھرے گی“ اور بخاری سلم میں بن عفر سے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا مبارک چہرہ مریق کی طرف تھا، آپ نے فرمایا: وَالْفِتْنَةَ هَا مَنَّا، فتنہ ادھر ہے۔ اور بخاری نے ابن عفر سے مَرْفُوعًا روایت کی ہے کہ

اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَامِنَا وَيَمِنِنَا أَللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَامِنَا وَيَمِنِنَا، قَالَ اللَّوَادِ فَسَجَدَ نَأْ، قَالَ  
 اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَامِنَا وَيَمِنِنَا قَالَ اللَّوَادِ فَسَجَدَ نَأْ قَالَ إِنَّكَ الرَّلَازِلُ وَالْفَتَنَ  
 وَمِنْهَا يَطْلُعُ مَغْرِبُ النَّيْطَانِ وَلَا حَمْدَ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ مَرْفُوعًا أَللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي مَدِينَتِنَا  
 وَفِي صَاعِنَا وَفِي مُدِنَا وَيَمِنِنَا وَشَامِنَا ثُمَّ اسْتَقْبِلْ مَطْلِعَ الْثَّمُرِ فَقَالَ هَاهُنَا يَطْلُعُ مَغْرِبُ النَّيْطَانِ  
 وَقَالَ مِنْ هَاهُنَا الرَّلَازِلُ وَالْفَتَنَ.

”اے اللہ ہمارے شام میں اور ہمارے یمن میں برکت دے، اے اللہ ہمارے شام میں اور ہمارے یمن میں برکت دے۔ کہنے والوں نے کہا: اور ہمارے خجد میں۔ آپ نے فرمایا: اے اللہ ہمارے شام میں اور ہمارے یمن میں برکت دے۔ کہنے والوں نے کہا: اور ہمارے خجد میں۔ آپ نے تیسری مرتبہ فرمایا: وہاں زلزلے اور فتنے ہیں اور وہاں سے شیطانی قوت ابھرے گی۔ اور امام احمد نے ابن عمر کی حدیث مرفوعاً روایت کی ہے: اے اللہ ہمارے مدینہ میں، ہمارے صلع میں، ہمارے مذہب میں، ہمارے یمن میں اور ہمارے شام میں برکت دے۔ پھر آپ نے اپنا روے آنور سورج نکلنے کی طرف کیا اور فرمایا: اذسرے شیطانی قوت ابھرے گی اور فرمایا: یہاں سے زلزلے اور فتنے اٹھیں گے“

میں کہتا ہوں اور گواہی دیتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقیناً سچے ہیں، اللہ کی رحمتیں اور اس کا سلام اور اس کی برکتیں آپ پر اور آپ کی آل پر اور آپ کے تمام اصحاب پر نازل ہوں، یقیناً آپ نے امانت آدا کی اور سیام پہنچایا۔ شیخ تحقیق الدین (ابن تیمیہ) نے کہا ہے کہ نبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مدینہ سے آفتاب نکلنے کی طرف مشرق (کاعلاقہ) ہے اور وہاں سے مسیلة الکذاب نکلا تھا جس نے نبووت کا دعویٰ کیا تھا اور پہلا حادثہ تھا جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ہونا ہوا تھا اور خلافت نے اس کی پیروی کی اور آپ کے فلیخہ الصدیق

لہ قَرْنُ النَّيْطَانِ وَكَذَا قَرْنَا، اگر وہ اور پیر وان رہے اُو، یا تو نان، و انتشار و پراندگی و چیرگی و غلبہ  
 اُو، (منتہی القدر، ج ۳، ص ۲۸۲، ک ۷)

تھے ”صاع“ اور ”مذہل“ ناپنے کے پیانے ہیں۔ صاع میں تقریباً انگریزی یعنی سیر اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مذہل صاع کا جو تھا ہے۔ عراق اور حجازی مدارس سے بڑے ہوتے ہیں۔ (از بیان اللسان)

نے ان سے قوال کیا۔ انتہی۔ اس حدیث سے استدلال کے کئی وجہوں میں میں بعض کا ذکر کرتا ہوں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ایمان یہاں ہے اور فتنہ مشرق سے نکلے گا اور یہ بات بار بار فرمائی۔

آپ نے حجاز اور اہل حجاز کے لئے بار بار دعا فرمائی اور آپ نے اہل مشرق کے لئے انکار فرمایا کیوں کہ وہ فتنہ ہیں خاص کر نجد میں۔

پہلا فتنہ جو کہ آپ کے بعد پیدا ہوا وہ ہمارے اسی علاقہ میں ہوا ہے۔

**ص ۲۳** جن امور کی وجہ سے آپ مسلمانوں کو کافر قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جو شخص ان امور کے مرتکب کو کافر نہ کہے وہ بھی کافر ہے۔ یہ امور مکہ، مدینہ اور میں میں سالہا سال سے بھر پڑے ہیں بلکہ ہم کو یہ بات پہنچی ہے کہ دنیا میں یہ امور اس کثرت سے کہیں نہیں جتنا۔ میں اور خریمین میں ہیں۔

اب آپ کہتے ہیں کہ آپ کے مذہب کی پیروی سب پر واجب ہے اور جو شخص اپنے وطن میں آپ کے مذہب پر عمل نہ کر سکے اس پر واجب ہے کہ ہجرت کر کے آپ کے وطن کو آئے۔ آپ کہتے ہیں کہ آپ کی جماعت طائفہ منصورہ ہے۔ اور یہ بات حدیث کے خلاف ہے۔

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرَهُ أَخْبَرَهُ اللَّهُ يَمَأْهُو كَائِنٌ عَلَى أُمَّتِهِ إِلَى يَوْمِ الْفِيَامَةِ وَهُوَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرَ بِمَا يَعْرِي عَلَيْهِمْ وَمِنْهُمْ فَلَوْلَمْ يَعْلَمْ أَيْنَ يَلَادُ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ صَانِجَدٌ بِلَادَ مَسِيلَةَ، أَنَّهَا تَصِيرُ دَارَ الْإِيمَانَ وَأَنَّ الطَّائِفَةَ الْمَنْصُورَةَ تَكُونُ بِهَا وَأَنَّهَا بِلَادَ يَظْهَرُ فِيهَا الْإِيمَانُ وَيَغْنِي فِيْ عَلَيْهَا وَأَنَّ الْحَرَمَيْنِ السَّرِيْفَيْنِ وَالْيَمَنَ شَكُونُ بِلَادَ لَغْرِيْبٍ لَعْبَدُ فِيهَا الْأَوْثَانُ وَيَحْبُبُ الْوَجْرَةَ مِنْهَا، لَا يَخْبَرُ بِذِلِّكَ وَلَدَعْيَ لِأَهْلِ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ صَانِجَدَ وَلَدَعْيَ عَلَى الْحَرَمَيْنِ وَالْيَمَنِ وَأَخْبَرَ أَنَّهُمْ يَعْبُدُونَ الْأَضْسَامَ وَتَبَرَّ أَمْهُمْ إِذْ لَهُ يَئُنَ الْأَوْضَدُ لَكَ فَإِنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَمَّا الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ تَجْدَدٌ بِأَنَّهُمْ يَطْلَعُ مَرْءُونَ السَّيْطَانِ وَأَنَّهُمْ يَرْقِيْهَا الْبَئْرَ وَأَمْسَحُ مِنَ الدُّعَاءِ لَهَا وَهَذَا خَلَافٌ زَعْمَكُمْ۔ انہ۔

”اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو امت کے متعلق قیامت تک کے تمام واقعات بتائے ہیں اور آپ نے امت کو پیش آنے والے واقعات سے آگاہ کر رہا ہے، اگر مردار دعوا

صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ علم ہوتا کہ مشرقی علاقہ اور خصوصیت کے ساتھ نجد کا علاقہ اسلامی وطن اور ایمان کا گڑھ بننے والا ہے اور وہی جماعت " طائفہ منصورہ " ہو گی جو وہاں رہتی ہو گی، اس ملک میں ایمان کا ظہور ہو گا اور اس کے علاوہ ہر جگہ ایمان پھیپھی جائے گا۔ حرمین شریفین اور یمن دارِ کفر ہو جائیں گے، وہاں موتیوں کی پوجا ہو گی، وہاں سے بحیرت کرنی واجب ہو گی، یقیناً آنحضرت امت کو بتاتے اور آپ اہل مشرق اور خاص کر نجد کے واسطے دعا کرتے اور حرمین اور یمن کے لئے بد دعاء کرتے اور فرماتے یہ بت پرست ہیں اور آپ ان سے اپنی براہت اور بیزاری کا اظہار فرماتے، لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ آنحضرت علیہ العسلۃ والسلام نے عام طور سے مشرقی علاقہ کو اور خاص طور سے نجد کو قرآن شیطان کے نکلنے کا مقام اور جائے فتن قرار دیا ہے اور وہاں کے لئے دعا کرنے سے آپ ہازر ہے اور یہ آپ کے زعم و پندار کے خلاف ہے۔ آپ کے مذہب کا باطل ہونا اس حدیث سے بھی ثابت ہے جس کی روایت بخاری اور مسلم نے عقبۃ بن عامر سے کی ہے کہ رسول ﷺ صلی اللہ علیہ وسلم بالا منبر گئے اور فرمایا: تمہارے متعلق مجھ کو اس کا کھٹکا نہیں ہے کہ تم میرے بعد شرک کرو گے۔ بلکہ کھٹکا اس کا ہے کہ دنیا کے واسطے ایک دوسرے سے بڑھنے کی کوشش کرو گے اور آپس میں ایک دوسرے کو قتل کرو گے اور بلاک ہو گے جس طرح تم سے اگلے بلاک ہو چکے ہیں۔

۲۵ اور آپ کے مذہب کا ابطال اس حدیث سے ہو رہے ہے جس کی روایت مسلم نے جابر بن عبد اللہ سے کی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: شیطان نا امید ہو چکا ہے کہ جزیرہ عرب میں نماز پڑھنے والے اس کی عبادت کریں البتہ وہ ان کو آپس میں لڑاتا رہے گا۔ حاکم، ابو علی اور زیہقی کی روایت ابن مسعود سے ہے اور حاکم نے کہا ہے کہ حدیث صحیح ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: شیطان نا امید ہو گیا ہے کہ سر زمین عرب میں بتوں کی عبادت ہو اور وہ ان لوگوں سے اس سے کتر پر راضی ہو گیا ہے جو محرقات ہیں (جن کو حقیر سمجھا جاتا ہے) اور وہ موبقات ہیں (مہلکات ہیں)۔

امام احمد، حاکم اور ابن ماجہ کی روایت شذدار بن اوس سے ہے اور حاکم نے صحیح کہا ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے تھا: آتَخَوْقَ عَلَى أَمْيَقِ الشَّرْكَ۔ ” میں اپنی

امت پر شرک سے ڈرتا ہوں؟ میں نے آپ کی خدمت میں کہا: یا رسول اللہ! کیا آپ کے بعد آپ کی امت شرک کرے گی؟ آپ نے فرمایا: ہاں کرے مگر امّا انہم لا یعْبُدُونَ شَمْوَاتٍ وَّ لَا كَنْزًا دَلَائِشَنَا لِكِنْ يُرَادُونَ بِأَعْمَالِهِمْ۔ لیکن وہ سورج، چاند اور صنم کی عبادت نہیں کرے گی بلکہ وہ اپنے اعمال کی نمائش کرے گی۔“

ان روایات سے صاف طور پر ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی امت کے متعلق کامل علم تھا کہ وہ بت پرستی نہیں کرے گی۔ اور آپ کہتے ہیں: إِنَّهُمْ عَبْدُوا الْأَنْتَامَ كَلَّا هُمْ وَ مَلَائِكَةُ الْأَوْثَانِ بِلَا دَهْمَةٍ۔ کہ انہوں نے تمام اصنام کی عبادت کی، اور اور ان کے ملک کو مورتیوں نے بھر دیا ہے۔“

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ شیطان نا امید ہو چکا ہے کہ جزیرہ عرب کے نازی اس کی عبادت کریں، اور فرماتے ہیں: شیطان نا امید ہو گیا ہے کہ سر زمین عرب میں ٹوں کی عبادت ہو، اور آپ مدینہ منورہ سے جو دارا ہجرت ہے اور کہ مکہ، بصرہ، عراق، یمن، شام وغیرہ سے اپنے ”دارالایمان“ کے لئے، ہجرت کرنے کو واجب قرار دیتے ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کے شرک کا بیان ”یُرَادُونَ بِأَعْمَالِهِمْ“ سے کیا ہے، کہ وہ اپنے اعمال کا، ادا کا، اس ریس کے اور آنحضرت نے ایسے شرک کو محقرات اور مذمومات قرار دیا ہے، اس کے کرنے سے کفر و شرک لازم نہیں لاتا اور نہ اس کا مرتكب واجب القتل ہے۔ ص ۲۳ امام احمد، ترمذی، نسائی اور ابن ماجہ نے مگر و بن الا حوصہ سے روایت کی ہے اور ترمذی نے اس کو صحیح کہا ہے کہ مجۃ الوداع میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے میں نے سنا: ”جان لو، شیطان قطعی طور پر نا امید ہو چکا ہے کہ تمہارے سامنے بلنڈ (شہر، ملک) میں اس کی عبادت کی جائے، لیکن بعض اعمال ایسے ہیں جن کو تم حیر ملنتے ہو، اُن اعمال میں تم شیطان کی اطاعت کرو گے اور اس کی وجہ سے وہ تم سے راضی رہے گا۔“

لئے یہ محمد بن عبد الرؤاب کے الفاظ ہیں جو ان کے بھائی ان کو لکھ رہے ہیں۔ تمام دنیا کے مسلمانوں کو کافر قرار دیجئے امیر نجد اور نجدیوں کے واسطے قتل و غارت مگری کا سامان ہوتا کیا ہے یہی وہ زلزال اور فتن ہیں جن کا بیان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا ہے۔

حاکم ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ مجھے الوداع میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے خطبہ میں فرمایا : " تمہاری اس سرز میں میں پوری طرح شیطان اس بات سے نا امید ہو چکا ہے کہ اس کی عہادت ہو گئی، وہ آن اعمال پر راضی ہو گیا ہے جن کو تم حقیر سمجھتے ہو، فاحدہ روا آئہا الشام، اے لوگو! دُر تے رہو، میں تم میں وہ کچھ چھوڑ گیا ہوں کہ اگر تم نے اس کو پکڑا ہرگز نہ بھٹکو گے اور وہ اللہ کی کتاب اور اس کے نبی کی صفت ہے " ۔

**ص ۶۲** ابن ماجہ اور حاکم نے حدیفہ ۔ روایت کی ہے اور حاکم نے کہا ہے کہ یہ حدیث مسلم کی شرط پر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : يُذْرَسُ الْإِسْلَامُ كَمَا يُذْرَسُ وَشْيُ التَّوْبَةُ اسلام مت جائے گا، محو ہو جائے گا جس طرح پکڑے کے نقش و نگار مٹ جاتے ہیں ۔ کسی کو خبر نہ رہے گی کہ روزہ کیا ہے، زکات کیا ہے، نماز کیا ہے اور حج کیا ہے، اللہ کی کتاب پر ایسی رات آئے گی کہ روزے زمین پر ایک آیت بھی باقی نہ رہے گی، لوگوں کے طائفے باقی رہ جائیں گے، بوڑھے مرد اور بوڑھی عورتیں کہیں گی، ہم نے اپنے باپ داد کو لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کہتا پایا تھا اور ہم بھی اس کو کہتے ہیں ۔

حدیفہ لے اس حدیث کو صَلَّیْ بن زفر سے روایت کی ہے، وہ کہتے ہیں : میں نے حدیفہ سے کہا : يَا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَمَا كَہَنَا أَنَّ كُوْكَيَا فَأَمَدَهُ بِهِنْجَايَے گا جب کہ ان کو خبر تک نہ ہو گی کہ روزہ، نماز، زکات اور حج کیا ہے۔ یہ سن کر حدیفہ نے مُنْهَ مُوڑ لیا۔ چند نے تین بار حدیفہ سے دریافت کیا اور عذر لفظ نے تینوں بار مُنْهَ مُوڑ لیا۔ پھر صَلَّیْ کی طرف ملتفت ہو گر کہا : يَا أَصْلَهُ تُنْجِيْهُمْ مِنَ النَّارِ يَا أَصْلَهُ تُنْجِيْهُمْ مِنَ النَّارِ ۔ اے صَلَّیْ! ان کو آگ سے نجات دے گا، اے صَلَّیْ! ان کو آگ سے نجات دے گا، اے صَلَّیْ! ان کو آگ سے نجات دے گا ۔

**ص ۶۳** ابو داؤد نے انس بن مالک سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : تین باتیں رہان کی اصل ہیں : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَمَا كَہَنَ بِهِ طالع سے باز رہو، کسی گناہ کی وجہ سے اس کو کافرنہ کہو اور اس کو اسلام سے خارج نہ کرو ۔

طبرانی نے عبد اللہ بن عمر سے روایت کی ہے : كُلُّ مُوَاعِنَ أَهْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ لَا تَكُونُوْنَ

پیدا نہیں کئے۔ اہل لداله الا الله نہیں کیفیت کھوئیں۔ ”باز بہر لداله الا الله کہنے والوں سے کسی گناہ کی وجہ سے ان کو کافر قرار نہ دو، جس نے ان کو کافر قرار دیا، وہ خود کافر کے زیادہ قریب ہے۔“

تمام ہوا ”الصوات عن الالہیہ“ کا خلاصہ۔ یہ رسالہ شایان مطالعہ ہے۔ اگر اس کا اردو میں ترجمہ ہو جائے عموم کو فائدہ ہو گا۔

### علامہ ابو حامد بن مرزوق کی کتاب کا خلاصہ

(۳)

علامہ ابن مرزوق نے تقریباً پہن سال پہلے کتاب ”التوسل بالشیعی و جهله الوهابیین“ لکھی ہے، اس کتاب کے مطالعہ سے محمد بن عبد الوہاب کے حالات سامنے آجائے ہیں اور معلوم ہوتا ہے کہ ازر و زر اول چاروں مذاہب کے علماء کرام امتسو مرحومہ کو اس فتنہ شاعر سے بچلنے کی پوری کوشش کر رہے ہیں، ان حضرات نے حق کے لئے حق کا اظہار کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کو اجر کامل عنایت کرے۔

علامہ ابن مرزوق نے ان علماء کرام کا ذکر کیا ہے یا ان کی کتابوں کے نام لکھے ہیں جیہوں نے محمد بن عبد الوہاب کا رد کیا ہے۔ میں اختصار کے ساتھ اس کا بیان کرتا ہوں :

۱۔ علامہ محمد بن سلیمان گردی شافعی، یہ محمد بن عبد الوہاب کے استاد ہیں، انہوں نے محمد بن عبد الوہاب کے بھائی علامہ سلیمان بن عبد الوہاب کی کتاب ”الصوات عن الالہیہ“ پر کئی اوراق کی تقریب لکھی ہے۔

۲۔ علامہ عبد اللہ بن عبد اللطیف شافعی بھی محمد بن عبد الوہاب کے استاد ہیں، ”تجزیہ الچیاد لحمدی الاجیاد“ مفید رسالہ لکھا ہے۔

۳۔ علامہ عفیف الدین عبداللہ بن داؤد ضبلی نے رسالہ ”الصوات عن والرہمود“ لکھا اور اس پر بصرہ، بغداد، حلب، آخسہ، وغیرہ کے علماء کرام نے تقریبیں لکھیں اور ”رَأْسُ الْخَيْمَةِ“ واقع عمان کے قاضی نے اس کا خلاصہ لکھا۔

۴۔ علامہ محمد بن عبد الرحمن بن مغالق ضبلی نے رسالہ ”نهجۃ المقلّدین، عَمَّنْ أَدْعَیْ تَجَلّدَ الدِّينِ“

- لکھا اور چند سوالات کے ساتھ یہ رسالہ محمد بن عبد الوہاب کو بھیجا، وہ جواب سے قاصر رہے۔
- ۵۔ علامہ عطاء مکہ مکرمہ کے علماء کرام میں سے ہیں، انہوں نے رسالہ "الصَّارِفُ الْهِنْدِیُّ فِي مَعْنَى التَّجْدِیٰ" لکھا۔
  - ۶۔ بیت المقدس کے عالم نے رسالہ "السَّیِّفُ الشِّقَالُ" لکھا۔
  - ۷۔ علامہ سید علوی بن الحداد نے رسالہ "السَّیِّفُ الْبَاتِرُ لِعُنْقِ الْمُنْكَرِ عَلَى الْأَكَابِرِ" لکھا، پھر دوسرا رسالہ "مِصْبَاحُ الْأَنَامِ وَجِلَاءُ الظَّلَامِ" لکھا۔
  - ۸۔ علامہ عبدالرشد بن ابراہیم میر غنی نے رسالہ "شَرِيكُضُ الأَعْذِيَاءِ" لکھا۔
  - ۹۔ علامہ سید عبد الرحمن احسان کے مشہور عالم ہیں، انہوں نے ۶۰ اشعار کا تھیہ قافیۃ محمد بن عبد الوہاب کے رد میں لکھا۔
  - ۱۰۔ علامہ احمد بن علی قیبانی بصری شافعی نے ایک رسالہ لکھا۔
  - ۱۱۔ علامہ عبد الوہاب بن برکات شافعی نے ایک رسالہ لکھا۔
  - ۱۲۔ علامہ عبدالرشد بن عیسیٰ المویسی نے رسالہ لکھا۔
  - ۱۳۔ شیخ احمد مصری احسانی نے رسالہ لکھا۔
  - ۱۴۔ شیخ محمد صالح زمزی شافعی نے رسالہ لکھا۔
  - ۱۵۔ علامہ طاہر سنبل حنفی نے کتاب "الإنتیصار لِلأَوْلَیاءِ وَالآمْرَارِ" لکھی۔
  - ۱۶۔ محدث شہیر علامہ صالح الفلانی اپنے وطن سے حریمین شریفین ایک کتاب لائے، اس میں چاروں نماہب کے علماء کی تحریریں محمد بن عبد الوہاب کے رد میں تھیں۔
  - ۱۷۔ شیخ محمد بن احمد بن عبد اللطیف احسانی نے رسالہ لکھا۔
  - ۱۸۔ تونس کے شیخ الاسلام علامہ اسماعیل تیمیمی مالکی نے رسالہ لکھا، ان کی وفات ۱۳۳۸ھ میں ہوئی ہے۔
  - ۱۹۔ علامہ محقق صالح الکواش تونسی نے رسالہ لکھا۔
  - ۲۰۔ علامہ محقق سید داؤد بغدادی حنفی نے رسالہ لکھا۔
  - ۲۱۔ محمد بن عبد الوہاب نے ایک جماعت سے کہا کہ اپنے سر کے بال منڈ والو جماعت نے

انکار کیا، محمد بن عبد الوہاب نے ان سب کے سر قلم کرادے۔ اس جو روسم کو دیکھ کر سید منعی نے محمد بن عبد الوہاب کے رد میں ایک قصیدہ دالیتہ کہا۔ اس کا پہلا شعر یہ ہے:

أَفِيْ حَلْقِ رَأْيِيْ بِالسَّكَّاكِينِ وَالْحَدَّةِ حَدِيثُ صَحِيْحٌ بِالْأَسَانِيدِ عَنْ جَدِّيْ  
”کیا میرا سر پھریوں سے موئذن نے اور صد جاری کرنے کی کوئی صحیح حدیث مسیرے نہ نہ  
(صلی اللہ علیہ وسلم) کی ہے۔“

- ۲۲ — علامہ سید محمد اسماعیل الامیر کے قصیدہ دالیتہ اور پھر جوابی قصیدہ اور اس کی شرح ”مَحْوُ الْحَوْبَةِ فِي شَرْحِ أَبْيَاتِ التَّوْبَةِ“ کا ذکر ”ابجد العلوم“ میں آچکا ہے۔
- ۲۳ — سید مصطفیٰ مصری بولاقی نے ۱۲۶ اشعار کا قصیدہ محمد بن عبد الوہاب کے رد میں لکھا۔
- ۲۴ — علامہ سمنوری نے دو جلد میں کتاب ”سعادۃ الدَّارِینَ“ لکھی۔
- ۲۵ — علامہ سید احمد دلان شافعی مفتی مکہ مکرمہ نے رسالہ ”آلَّذِيْرُ الرَّسِّنِيَّةُ“ لکھا۔
- ۲۶ — علامہ یوسف بہبانی نے کتاب ”شَوَاهِدُ الْحَقِّ فِي التَّوَسُّلِ بِسَيِّدِ الْخُلُقِ“ لکھی
- ۲۷ — جمیل صدقی زحاوی بغدادی نے رسالہ ”آلْفَجْرُ الصَّادِقُ“ لکھا۔
- ۲۸ — شیخ مہدی مفتی فاس، مرکش نے مسئلہ توسل میں رد لکھا۔
- ۲۹ — شیخ مصطفیٰ حامی مصری نے رسالہ ”غَوْثُ الْعِبَادِ“ لکھا۔
- ۳۰ — شیخ ابراهیم طلبی قادری اسکندرانی نے رسالہ ”جَلَالُ الْحَقِّ فِي كَشْفِ خَوَالِ شَوَارِ الْخُلُقِ“ لکھا۔
- ۳۱ — علامہ سید الحرمی نے رسالہ ”الْبَرَاهِيْنُ السَّاطِعَهُ“ لکھا۔
- ۳۲ — علامہ حسن شبلی صبلی دمشقی نے رسالہ ”الْتَّقْوَلُ الشَّرِيعَيَّهُ فِي الرَّدِّ عَلَى الْوَهَابِيَّهُ“ لکھا۔
- ۳۳ — علامہ اجل شیخ محمد حسین بن مخلوف نے رسالہ ”الْتَّوَسُّلُ بِالْأَثْبَابِ وَالْأَوْلَائِيَّهُ“ لکھا۔
- ۳۴ — شیخ حسن خزبک نے رسالہ ”الْمَقَالَاتُ الْوَفِيَّهُ فِي الرَّدِّ عَلَى الْوَهَابِيَّهُ“ لکھا۔
- ۳۵ — شیخ عطا الکشمی دمشقی نے رسالہ ”آلَّا قُوَّالُ الْجَرْضِيَّهُ فِي الرَّدِّ عَلَى الْوَهَابِيَّهُ“ لکھا۔
- ۳۶ — علامہ اجل شیخ یوسف الدیوبوی شافعی نے ”مَجَلَهُ الْأَرْهَشُ“ میں مقالے لکھے، وہ اپنے مقالہ میں لکھتے ہیں :

”میرے نام مکہ مکرمہ سے ایک بڑا خط ‘ایک مسلمان‘ کے نام سے آیا۔ اس نے

اپنا سوال بار بار دہرایا ہے۔ غالباً وہ سمجھتے ہے کہ سوال بہت مشکل اور ہمت شکن ہے۔ خط کی ابتداء س طرح ہے:

يَا فَضِيلَةَ الشَّيْخِ أَرْجُوكَ وَأَنَا شَدِيدُ اللَّهَ التَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِلَامًا حَقَقْتَ هَذَا الْمَوْضُوعَ  
وَأَنْصَفْتَ فِيهِ.

اے صاحب فضیلت شیخ! میں تم سے التماں کرتا ہوں اور اس اللہ کا واسطہ دیتا ہوں جس کے سوا کوئی معبد نہیں کہ تم اس موضوع میں تحقیق کرو اور انصاف سے کام لو۔ ہم خط لکھنے والے کی طعن و تشنج سے درگزر کرتے ہوئے اس کے سوالات لکھتے ہیں:

سوال — کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ مرے ہوئے بندوں سے سوال کیا کرو اور ان سے دعا کی طلب کرو؟ اس سلسلہ میں صرف ایک ہی حدیث لکھ دو۔

جواب — ہم سوال کو اٹھ کر سائل سے پوچھتے ہیں: کیا سنت میں وارد ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع کیا ہے؟ کیا آنحضرت نے فرمایا ہے کہ نیک بندوں سے سوال نہ کیا کرو؟ اس سلسلہ میں صرف ایک حدیث پیش کی جا سکتی ہے۔

ہم سائل سے کہتے ہیں: اشیاء کے جواز کے لئے حکم کا ہونا ضروری نہیں، جواز کے لئے مانعت کا نہ ہونا کافی ہے۔ علماء، اعلام نے اصول فقه میں تفصیل سے اس کا بیان کیا ہے، جس کام میں مانعت نہ پائی جائے وہ مباح ہے اور اس کا کرنا جائز ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت صحیحہ نے ہم کو بتایا ہے کہ جس فعل کا حکم آپ دیں، ہم اس کو کریں اور جس سے منع فرمائیں، اس کو نہ کریں اور جس کام کے متعلق آپ نے کچھ نہیں فرمایا ہے، وہ مباح ہے۔ یہ بات اُن قواعد میں سے ہے جن کو علماء جانتے ہیں۔

پھر علامہ دیبوی نے یہ صحیح حدیث لکھی ہے: تَعْرِضُ عَلَىٰ أَهْمَالَكُمْ فَإِنْ وَجَدْتُ خَيْرًا حِمْدُهُ اللَّهُ وَإِنْ وَجَدْتُ غَيْرَ ذَلِكَ اسْتَغْفِرْتُ لَكُمْ۔ تمہارے انہال مجھ پر پیش کئے جائیں گے، اگر ان کو میں نے اچھا پایا اللہ کی حمد کروں گا اور اگر اس کے سوا پایا تمہارے لئے مغفرت طلب کروں گا!

اور لکھا ہے: ابن تیمیہ نے اپنے فتاویٰ میں اس حدیث کو ذکر کیا ہے اور ابن قیم

نے اس کا پورا اعتراف کیا ہے اور کامل طور پر اس کو ثابت کیا ہے۔

تمام ہوا خلاصہ کتاب 'التوسل بالتبی وجہله الوهابیین' کا۔

(۳) علامہ عبدالحفیظ بن عثمان قاری طائفی نے "چلاؤ الفُلُوبِ وَكَشْفُ الْكُرُوبِ" میں لکھا ہے :

وَقَدْ حَرَرَ الْعُلَمَاءُ الْأَعْلَامُ مِنْ أَهْلِ الْبَيْنِ وَالْبَلْدِ الْحَرَامِ فِي جَوَازِ الْإِشْغَالِ بِجَمِيلَةِ  
رَسَائِلِ لَا تَهُمُّ إِبْتَلُوا بِالْغَيْقِ الْجَاهِلِ مُحَمَّدٌ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَانِ

"یمن اور مکہ مکرمہ کے علماء اعلام نے استغاثہ کے جواز میں کئی رسائل لکھے ہیں کیونکہ ان کا پالاغبی اور جاہل محمد بن عبد الوہاب سے پڑا ہے۔"

(۴) علامہ انور شاہ کشمیری کا قول "فیض الباری" جا، ص ۱۷۱ میں ہے :

أَمَّا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَانِ التَّجْدِيِّ فِي أَنَّهُ كَانَ رَجُلًا بَلِيدًا أَقْلَى الْعِلْمِ يَتَسَارَعُ إِلَى  
الْحُكْمِ بِالْكُفْرِ وَلَا يَتَبَقَّعُ أَنْ يَقْتَحِمَ فِي هَذَا الْوَادِي إِلَّا مَنْ يَكُونُ مُتَحِفِظًا مُتَقِنًا عَارِفًا  
بِوْجُوبِ الْكُفْرِ وَأَسْبَابِهِ.

"یکن محمد بن عبد الوہاب بجدی بے وقوف اور کم علم شخص تھا۔ کافر کہنے کے علم میں استعمال کرتا تھا، کفر سازی کی داری میں اس شخص کو قدم رکھنا چاہئے جس کی چاروں طرف نظر ہو، اچھا سمجھدار ہو، اور کفر کے اساب اور وجہ سے پوری طرح باخبر ہو۔

### علماء اعلام کی تحریرات اور اقوال کا خلاصہ

- (۱) محمد بن عبد الوہاب کا جزوی علم تھا۔ اور وہ غبی تھا۔
- (۲) وہ تقليد کو حرام کہتے تھے، اس سلسلہ میں ایک رسالہ بھی لکھا ہے۔
- (۳) وہ خود ابن تیمیہ اور ابن قیم کے مقابل تھے۔
- (۴) انہوں نے کسی ماہرا اور سمجھدار استاد سے نہیں پڑھا ہے۔
- (۵) وہ دنیا بھر کے مسلمانوں کو مشرک اور کافر قرار دیتے تھے۔
- (۶) وہ بے دریغ مسلمانوں کا خون بہاتے تھے۔

(۷) مکروہ فریب سے بھی مسلمانوں کو قتل کرتے تھے۔

(۸) مسلمانوں کا مال و اساب لٹوٹتے تھے۔

**تحقیق کا نیا معیار :** ایک عرصہ سے دیکھنے میں آ رہا ہے کہ تاریخی واقعات پر بحث کرنے والے بعض افراد اپنے خیالاتِ فاسدہ، اوہاں باطلہ کو تاریخ کے نام پر ظاہر کر کے فضلاً اور اکابر پر بلا وجہ الزامات عائد کرتے ہیں اور پھر ان کو بنام کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ —————

۱۹۷۷ء / ۱۳۹۷ء میں کتاب ”حضرت محمد و اور ان کے ناقدین“ کی تالیف کے وقت اس کیفیت کا پوری طرح احساس ہوا۔ اتفاق سے اس کے بعد ایک کرم فرات شریف لائے (افسوس ہے ان کا نام اس وقت یاد نہیں) اور ان سے اس بات کا تذکرہ آیا۔ وہ دوسرے دن محمد ”برہان“ دہلی کاشمارہ میں (جلد ۸۲) لائے۔ اس میں ڈاکٹر جمال محمد صدیقی لکھا رشیبہ تاریخ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ کا مقالہ ہے، انہوں نے اپنے مقالہ میں اس صورت حال کی حقیقتُ اضع کر دی ہے، وہ لکھتے ہیں:

”یوں تو ہر دور اور ہر زمانہ میں تاریخ نویسی کسی نہ کسی تعصب کا شکار رہی ہے، سیکن جب سے تاریخ کا مطالعہ مارکسی نقطہ نظر سے کیا جانے لگا ہے، ایک دوسری ہی صورت حال پیدا ہو گئی ہے، مارکسی مورخین زیادہ تر معاشی اور زرعی پہلوؤں کی تحقیق پر زور دیتے ہیں، تاکہ تمام انسانی سماج کی تاریخ کو طبقاتی کش کمکش کی تاریخ سے تعبیر کرنے میں آسانی ہو، مگر جب سے سیاسی، مذہبی اور ثقافتی تاریخ کی تشریع بھی اس درآمد شدہ نظریہ کی روشنی میں شروع کی گئی ہے ایک انتہائی مایوس کن صورت حال سامنے آگئی ہے، مارکسی مورخین کے اس مایوس کن تاریخ نویسی کے جائزہ کی ابتدا ہم پر و فیض عرفان جیب (جو مارکسی نظریات رکھتے ہیں) کے ایک مقالے سے کرتے ہیں، جس میں انہوں نے حضرت شیخ احمد سرہندی مجدد اائف شاہی اور شاہ ولی اللہ دہلوی کے سیاسی افکار و گردار سے بحث کی ہے۔“

تاریخ نویسی میں مارکسی نقطہ نظر اور طریقہ کارنے اُن افراد پر بھی خوب اثر کیا ہے جو کسی حزب یا جماعت سے تعلق رکھتے ہیں، ایسے لوگ اپنی جماعت کی تائید کے لئے بڑی خوبی

سے غلط دعاویٰ کر جاتے ہیں۔ میرے سامنے اس وقت ایک صاحب کا مختصر رسالہ ہے، طباعت بہت مددہ، کتابت دیدہ زیب، کاغذ نفیس۔ اس میں محمد بن عبدالواہب کے یہ اقوال لکھے ہیں:

۱ — میں چھ صد لوں سے ملت اسلامیہ کو مگرا نہیں سمجھتا۔

۲ — میں تقلید سے خارج نہیں ہوں۔

۳ — میں توسل کا مقابل ف نہیں ہوں۔

۴ — دلائل الخیرات وغیرہ کا مقابل ف نہیں ہوں۔

۵ — رسول اللہ کی قبر کی زیارت کے لئے سفر کرنے کو حرام اور ناجائز نہیں سمجھتا ہوں۔

کاش جناب مؤلف محمد بن عبدالواہب کے رسالے دیکھ لیتے، اور صورت حال یہ ہوتی جو ان موضوعی اقوال میں ہے تو عالم اسلام کے علماء اعلام ان سے شاکی کیوں ہوتے۔ علامہ سید محمد بن اسماعیل الامیر الصنعتی نے قصیدہ مدحیۃ دالیۃ کہا اور محمد بن عبدالواہب کو بھیجا۔ اس قصیدہ کی وجہ سے جو روسم میں اضافہ ہوا۔ چنان چہ انہوں نے دوسرا دالیۃ قصیدہ لکھا، پھر اس کی شرح لکھی اور اس کا نام ”مَحْمُودُ الْخُوبِيَّةُ فِي شِرْحِ أَبْيَاتِ التَّوْبَةِ“ رکھا، یعنی توبہ کے اشعار کی شرح لکھ کر اپنے گناہ کا مٹانا۔ اپنی خطاب کا اقرار کرنا ہی بڑی بات ہے، چہ جائے کہ کوئی کتاب لکھ کر اظہار نداشت اور توبہ کرے؟

جناب مؤلف خیال کرتے کہ امام عبدالrahman علیہ السلام رسالہ ”السَّیفُ الْهِنْدِیٌّ فِی اِبَانَةِ طَرِیقَۃِ الشَّیخِ النَّجْدِیٌّ“ کیوں تالیف فرماتے اور کیوں یہ نام تجویز کرتے؟ اور جناب مؤلف شیخ سلیمان کا رسالہ ”الصَّوَاعِقُ الْإِلَهِیَّۃُ فِی الرَّدِّ عَلَیَ الْوَهَابِیَّۃِ“ دیکھتے جس میں احادیث مبارکہ سے استدلال ہے، ہر حدیث پر منزلہ ایک کڑک کے ہے، لہذا رسالہ صَوَاعِقُ الْأَدَھِیَّۃُ ہوا۔

بے شک محرم ۱۲۱۸ھ میں دہابیہ مکہ مکرمہ میں داخل ہوئے اور محمد بن عبدالواہب کے بیٹے عبداللہ نے وہاں ایک رسالہ تقییم کیا۔ اس کا ذکر صدیق حسن خاں نے کیا ہے اور لکھا ہے کہ اس رسالہ میں بہت کچھ ان ہاتوں کا انکار ہے جو ان کی طرف منسوب ہیں۔

یہ رسالہ قلمی اُسی وقت کا لکھا ہوا میرے پاس موجود ہے۔ اس میں لکھا ہے:

وَلَا نَأْمُرُ بِإِشْرَافٍ شَيْءٌ مِّنَ الْمُؤْمِنَاتِ أَصْلَادُ الْأَمَامَاتِ مُشَمَّلٌ عَلَى مَا يُؤْتَقُّ النَّاسَ فِي  
الشِّرْكِ كَرَدْرَضِ الرِّبَّيَاجِينَ أَوْ يَحْصُلُ بِسَبِّهِ خَلْلٌ فِي الْعَفَائِدِ كَعِلْمِ الْمَثْطِيقِ  
فَإِنَّهُ قَدْ حَرَمَهُ جَمْعٌ مِّنَ الْعُلَمَاءِ، عَلَى أَنَّا لَا نَفْحُصُ مِنْ مِثْلِهِ لِلْغَوَّ كَالَّذِلِيلِ  
إِلَّا إِنَّ تَظَاهَرَ صَاحِبُهُ مُعَانِدًا أَتُلِيفَ عَلَيْهِ.

”ہم اصلاً کتابوں کے تلف کرنے کا حکم نہیں دیتے، سوا ان کتابوں کے جو لوگوں کو  
شرک میں ڈالتی ہیں جیسے ’روض الریاضین‘ ہے یا وہ کتابیں جن کی وجہ سے عقائد  
میں خلل پڑے جس طرح علم منطق ہے۔ علماء کی ایک جماعت نے اس کو حرام قرار  
دیا ہے، پھر بھی ہم ایسی کتابوں کی تلاش نہیں کرتے جیسی ’دلائل الخیرات‘ ہے اور  
اگر اس کا مالک از روے عناد ظاہر کرے تو تلف کر دیتے ہیں۔“

عبدالله نے اہل مکہ کو بھی طرف مائل کرنے کے واسطے یہ رسالہ لکھا ہے، لہذا بہت کچھ  
ان باتوں کا انکار ہے جو ان کے والد لکھ گئے ہیں۔ اس رسالہ کی تقییم کے تین سال بعد اہل  
طائف کا قتل عام کیا گیا اور سات محرم ۱۲۲۱ھ جمعہ کے دن طائف سے نجدیوں نے  
محمد بن عبد الوہاب کا مختصر رسالہ اہل مکہ کو بھیجا، جس کا بیان ”ابجد العلوم“ کے بیان کے ذیل  
میں گزر چکا ہے۔ یہ رسالہ ہر جگہ اسی سال پہنچا ہے، مؤلف اس رسالہ کو اٹھا کر دیکھتے۔ اس  
رسالہ کی ابتداء ان الفاظ سے ہے:

إِعْلَمُوا أَنَّ التَّرْكَ قَدْ شَاعَ فِي هَذَا النَّزَّمَانِ وَذَاعَ وَالْأَمْرُ قَدْ أَلَّى مَا وَعَدَ اللَّهُ  
وَقَالَ وَمَا يُؤْمِنُ مِنْ أَكْثَرِهِمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشِرِّكُونَ.

”جان لو کہ اس زمانہ میں شرک شائع ہو گیا اور پھیل گیا ہے اور کیفیت وہ ہو گئی ہے  
جس کا بیان اللہ نے کیا ہے اور کہا ہے: اور یقین نہیں لاتے لوگ اس پر مگر ساتھ شرک  
بھی کرتے ہیں“ — اور لکھا ہے:

فَهَمَنْ قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَشَأْلَكَ السَّفَاعَةَ، يَا مُحَمَّدُ أَدْعُ اللَّهَ لِنِقْضِ الْمَحَاجَةِ  
يَا مُحَمَّدُ أَشَأْلَ اللَّهَ بِكَ وَأَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ، وَحَكَلْ مِنْ نَادَاهُ فَقَدْ أَشَرَّكَ  
شَرِكَةً أَكْبَرَ.

” جس نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں تم سے شفاعت کا طلب کارہوں، اے محمد! میری حاجت روائی کے لئے اللہ سے دعا کرو، اے محمد! میں تمہارے ولیطے سے اللہ سے سوال کرتا ہوں اور میں تم کو واسطہ بنا کر اللہ کی طرف متوجہ ہوتا ہوں اور جو شخص بھی ان کو پکارے اس نے شرک بزرگ (بہت بڑا شرک) کیا ہے ” — اور لکھا ہے:

َتَمَّ الزَّادُمُ اللَّهُ عَلَى الْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ يَسْأَلُونَ الْمَحْلُوقَيْنَ وَيُنَادِدُهُمْ مَعَ زَعْمِهِمْ  
أَنَّهُمْ أَدْوَنُ مِنَ اللَّهِ، أَمَّا السَّابِقُونَ فَاللَّاتُ وَالْعَزِيزُ وَالشَّوَّاعُ وَأَمَا الْأَحْقَقُونَ  
فَهُمْ مُحَمَّدٌ وَعَلِيٌّ وَعَبْدُ الْقَادِرَ وَالْكَلْمَلُ سَوَاءٌ.

” اللہ کی جنت مشرکوں پر پوری ہو گئی ہے جو کہ مخلوق سے سوال کرتے ہیں اور ان کو لکارتے ہیں، باوجود اس خیال کرنے کے کہ وہ اللہ سے بہت پست مرتبہ ہیں۔ لات، عُسرُی اور شواع پہلے ہیں اور محمد، علی اور عبد القادر پچھلے ہیں اور سب برابر ہیں ” — اور لکھا ہے:  
إِنَّ السَّفَرَ إِلَى قَبْرِ مُحَمَّدٍ وَمَشَاهِدِهِ وَمَسَاجِدِهِ وَأَثَارِهِ وَقَبْرِ نَبِيِّ دَوْلَتِيَ وَسَابِقِ  
الْأُرْشَانِ وَكَذَّا أَطْرَافِهِ وَتَعْظِيمُ حَرَمَهُ وَتَرْكُ الصَّيْدِ وَالثَّرَّازِ عَنْ قَطْلِعِ الشَّجَرِ  
وَغَيْرِهَا شَرِيكٌ لِكُلِّ بَرٍ.

” محمد کی قبر کو ان کے مشاہد، ان کی مساجد اور ان کے آثار کو اور کسی نبی یا ولی کی قبر کو اور تمام مورتیوں کو سفر کرنا اور اسی طرح اس کا طواف کرنا، اس احاطہ کی تعظیم کرنی، وہاں کے شکار کو چھوڑنا اور درخت وغیرہ کے کامنے سے بچنا شرک بزرگ ہے ” — اور لکھا ہے:  
أَيُّهَا الْمُجَانِينَ لَمَّا لَأَتَقْرَبُوكُنَّ يَا اللَّهُ وَهُوَ مَعَكُمْ فَأَئُّ خَلْجَةٍ إِلَى الْمَبْعَدِ وَإِلَى مُحَمَّدٍ  
وَالرَّجُوعِ إِلَيْهِ.

” اے دیوانو! تم اے اٹھا، کیوں نہیں کہتے، کیا حاجت ہے محمد کے پاس آنے کی اور ان کی طرف لوٹنے کی؟ ”

جناب مؤلف محمد بن عبدالواہب کی ان تحریرات کو پڑھیں جو مختصر ”کتاب التوحید“ کے پہلے باب میں ہیں اور پھر اپنے مزبور ماقول پر نظر ڈالیں۔ ذہانی سوال سے اس استاد مرحومہ کو راہ ہدایت بتانے والے حضرات علماء کرام دنیا کے گوشہ گوشہ سے، مراکش، جزائر،

لیبیا، تونس، مصر، قدس، لبنان، شام، عراق، تُرکیہ، یمن اور جماز سے محمد بن عبد الوہاب کی بے راہ روی کا اظہار کر رہے ہیں۔ ان حضرات نے ہبڑے سے کتابیں اور رسائل لکھ کر، وعظ و نصیحت کر کے حق کا اظہار کیا ہے۔ ان حضرات نے ایک بھی جھوٹا الزام عدم نہیں کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان حضرات کو اجر دے اور ہم کو اتباع حق کی توفیق عنایت فرمائے۔

جنابِ موافق توسل کے سلسلہ میں اس فظیع واقعہ پر نظر ڈالیں جو علامہ جبیل الدین کشی ال آبادی رحمۃ اللہ علیہ و رضی عنہ کو ج ۱۳۹۹ھ سے چند روز پہلے پیش آیا۔ ان کی خطا یہی تھی کہ وہ توسل کے قائل تھے اور وہ زبان سے اور دل سے کہتے تھے:

یَارَ سُولَ اللَّهِ السَّلَامُ عَلَيْكَ إِنَّمَا الْفَوْزُ وَالْفَلَاحُ لِدَيْكَ

”لے اللہ کے رسول! آپ پر سلام ہو کامیاب اور فلاخ آپ ہی کے پاس ہے“

وہ گرفتار ہونے اور فوراً قاضی نے حکم لکھا کہ یہ شخص مشرک ہے اور اس کو اس کے وطن روانہ کر دیا جائے۔ چنانچہ حج سے دو چار دن پہلے ان کو ہندوستان بھج دیا گیا۔

بِحَرَمِ عُشْقِ تَوَامِي كَشْنَد وَغُوغَا يَسِتْ      تو نیز بر سرِ بام آجعب تماشائیست  
اس واقعہ کو مولانا عبدالقیوم ہزاروی نے عربی میں رسالہ ”توسل“ لکھ کر اطراف عالم میں نشر کر دیا ہے۔ قاضی کے فیصلہ کی نقل اور جناب علامہ کی روائی کا حال اس میں درج ہے۔

نماز خاص اللہ کی عبادت ہے، اس کا خاتمہ السَّلَامُ عَلَيْكَ رَبُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ یعنی ”سلام ہو آپ پر اے نبی! اور اللہ کی رحمت اور برکتیں نازل ہوں۔“ پر ہے۔ خوش نصیب افراد پانچوں وقت سلام عرض کر کے اپنا فرض ادا کرتے ہیں۔ اگرچہ الاسلام امام غزالی کی ”احیاء العلوم“ یا اس کے اردو ترجمہ ”ذائق العارفین“ میں اس بیان کو پڑھ لیا جائے بہت بہتر ہو۔

محمد از تو می خواهم خدا را      الٰہی از تو عشقِ مصطفیٰ را

محمد بن عبد الوہاب کے انصار میں سے ایک صاحب نے لکھا ہے:

”محمد بن عبد الوہاب کے رسائل میں ان کے مخالفین تحریفات کرتے ہیں۔“

علامہ ابن مزروق نے تقریباً چالیس افراد کے نام اور ان کی تالیفات کا ذکر کیا ہے اور نواب صدیق حسن خاں نے چند گرامی قدر افراد کا بیان کیا ہے۔ کیا ان افراد کی تالیفات میں کوئی

تحریف دکھانی جا سکتی ہے۔ ہم تو یہ دیکھ رہے ہیں کہ محمد بن عبد الوہاب کے مرنے کے چند سال بعد ان کے بیٹے عبداللہ نے مکہ مکرمہ میں رسالت قسم کیا، جو کہ تصرفات سے پڑھے اس کا اعتراف صدیق حسن خاں کر رہے ہیں۔ میرے سامنے نواب قطب الدین خاں کی ”ظفر جلیل“ اور مولانا انور شاہ کی ”امالی فیض الباری“ ہے۔ ان کو دیکھا جائے کہ پیر وان محمد بن عبد الوہاب کا کہا ہے ہیں۔

محمد بن عبد الوہاب کے ایک سرگرم حمایتی تحریر فرماتے ہیں :

”محمد بن عبد الوہاب کی طرف نسبت کریں تو قاعدے سے ”محمدی“ کہیں گے، مگر محمدی لقب تو پذیر نام کرنے کے لئے کافی نہ تھا، اس نے شیخ الاسلام کے والد عبد الوہاب کی طرف نسبت کر کے ”وابیت“ کا لقب ایک مذہبی گالی کے طور پر لیجاتا کیا گیا۔“

کاش محرر صاحب کسی اہل علم سے عرب میں نسبت کرنے کے قاعدے کو پوچھ لیتے ”محتد“ ہمارے سردار محبوب کر دگار کا اسم گرامی ہے لیکن آپ کے پیر وان ”کو محمدی“ نہیں کہا گیا۔ امام محمد بن ادریس کے والد کے دادا کا نام شافع تھا اور ان کے پیر وان ”شافعی“ کہلاتے، امام احمد بن محمد بن حنبل کے مدھب کی نسبت ان کے دادا کے نام کی طرف کی گئی ہے، جمۃ الاسلام امام محمد بن محمد کی نسبت غزالی کس مناسبت سے ہے۔ کیا اس کی طرف کسی جگہ کا تضاد صاحب نے خیال کیا ہے، آپ کے والد ماجد سوت کاتا کرتے تھے۔ عربی میں سوت کاتنے والے ”کو غزال“ کہتے ہیں، جب حضرت امام آسان مرشد وہدایت میں روشن تاریخ کی طرح چکئے، اپنے حضرت والد کے پیشے کی طرف منسوب ہوئے۔ از روے قاعدہ آپ کو ”غزال“ کہنا چاہئے تھا لیکن ”زا“ کو مخفی کیا اور ”یا“ کا اضافہ کر دیا گیا۔ ”شَذَّرَاثُ الدَّهَبَ“ میں لکھا ہے: جس طرح اہل خراسان نے ”خیازی“ اور ”عطاری“ میں ”یا“ کا اضافہ کیا ہے۔ حضرت جمۃ الاسلام کی نسبت ایک معمولی پیشے کی طرف ہوئی اور اس پر فخر کرتے ہوئے آپ نے فرمایا ہے :

غَزَّلَتْ لَهُمْ غَزْلًا رَفِيعًا فَلَمْ أَجِدْ لِغَزْلِيَ نَسَاجًا فَكَسَرْتْ مَغْزَلَيْ  
”میں نے ان کے واسطے بہت عمدہ سوت کاتا اور حب میں نے کسی کو اس سے بُننے کے قابل نہ پایا میں نے اپنی چرخی توڑ دی۔“

نہ شافعی کی نسبت میں ظنز ہے، نہ حنبعلی کی نسبت میں ظعن، نہ غزالی کی نسبت میں سخفا۔

اور نہ وہابی کی نسبت میں شتم۔ محترم صاحب کے تخلیقات ان کے سامنے آ رہے ہیں اور وہ دوسروں کی طرف اس کی نسبت کر رہے ہیں۔ لکھنے سے پہلے اتنا تو سوچ لیتے کہ ”وَهَاب“ اللہ تعالیٰ کے مبارک ناموں میں سے ایک مبارک نام ہے اور اس کی طرف نسبت ”وَهَابی“ ہونا چاہئے لیکن اہل بُداؤت نے ’ہا‘ کو مخفف کر دیا جیسا کہ ”غزاوی“ میں ہوا ہے اور ”یارو“ نسبتی لگا کر ”وَهَابی“ کر دیا۔

یہ نجہد کی سرز میں قیس کی وجہ سے عشق و محبت کی زمیں بنی، کوئی کہتا ہے :

باز خواں از نجد داز یارانِ نجہد تادر و دیوار را آری بہ وَجہد

اور کسی نے کہا ہے :

ناقہ جب بھاگا تو بھاگا نجہد سے کعبہ کی سمت پہنچی پہنچی قیس تھا آگے خدا کا نام تھا  
وہی نجہد کی سرز میں محمد بن عبد الوہاب کی وجہ سے زلزال و فتن کا مرکز بنی۔

علامہ ابن مزوق نے لکھا ہے کہ سلیمان نے اپنے بھائی محمد بن عبد الوہاب سے پوچھا:  
اسلام کے ارکان کتنے ہیں؟ انھوں نے جواب دیا: پانچ۔ سلیمان نے کہا:

أَنْتَ جَعَلْتَهَا سِيَّةً، وَالثَّادِسُ، مَنْ لَمْ يَتَّبِعْكَ فَلَيْسَ بِمُسْلِمٍ۔

”آپ نے ان کوچھ کر دیا ہے اور چھٹا یہ ہے کہ جو آپ کی پیروی نہ کرے وہ مسلم نہیں ہے۔“

جو-الاسلام امام غزاوی کی نسبت ایک معمولی پیشے کی طرف ہے لیکن اللہ کے نیک بندوں کے نزدیک ان کی عظمت اور منزلت کیسی ہے؟ ذرا علامہ اشتوی کے بیان کو مطالعہ کیا جائے کہ کس محبت اور عقیدت سے لکھ رہے ہیں۔ رحمہ اللہ۔

الْغَزَّاءِ إِلَى إِمَامٍ يَاسِيَّهٖ تَشْرِحُ الصَّدُورُ وَتَخْيَّا النُّفُوسُ وَبِرَسِيمِهِ تَفْتَخِرُ الْمَحَابِرُ  
وَتَهْتَزُّ الظَّرُوفُ وَبِسِمَاعِهِ تَخْشَعُ الْأَصْوَاتُ وَتَخْضُعُ الرُّؤُسُ لَهُ

”غزاوی وہ امام ہیں جن کے ہائے سینوں میں شراح اور نفوس میں حیات ہوتی ہے اور ان کا حال لکھنے وقت دواتوں کو خیر ہوتا ہے اور اراق جھومنٹھتے ہیں، ان کا ذکر سنتے وقت آوازیں پست اور سر جھک جاتے ہیں۔“

حضرت مصلح الدین سعدی شیرازی نے اس گلی متنی کا بیان کیا جو دم دیتے وقت دیگر کے دھکنے میں لگاتے ہیں:

گلے خوش بوے در حام روزے رسید از دست مجوبے بہ دستم

لے شدرات الذهب، ج ۲، ص ۳۴

بِ دُوْ گَفْتُمْ كَرْمُشِكِي يَا عَبِيرِي  
كَهْ زَبُوْيَ دَلْ آوِيزَ تَوْسِتُمْ  
بَكْفَتَا مَنْ بِكَلْيَ نَاجِيزَ بُودَمْ وَ لِسِكَنْ مَدَتَهْ بَاكِلْ نَشِتُمْ  
جَمَالْ هَمْ نَشِينَ دَرْ مَنْ اثَرَ كَرَدْ وَ گَرَنَهْ مَنْ هَمَانَ خَاكِمَ كَهْ سِتُمْ

ہمارے حضرات عالیٰ قدر قدس اللہ اسرار ہم نے کتاب ”احیاء علوم الدین“ کے متعلق فرمایا ہے : ”یہ بڑی برکت والی کتاب ہے اس کے مطالعے سے بہت لوگ درجات ولایت پر پہنچے ہیں۔“

محمد بن عبد الوہاب کے سرگرم حمایتی کو لفظ ”وَهَابِی“ میں سب دشمن کی بوآئی ہے : وہ بو سب دشمن کی نہیں ہے بلکہ یہ ان ہزارہا بندگان خدا کے ناحق خون کی بساند ہے، این ہزارہا عورتوں اور بچوں کی دل جلی آہے ہے جن کا سب کچھ ٹوٹا گیا ہے اور سب کے زیادہ یہ اُن گستاخانہ تحریرات کا اثر ہے جو تاجدارِ انبیا محبوب کبریا پائی نفیسنا ہو وَ بِأَبَابِئَنَا وَ أَمَهَاتِنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے متعلق توحید کی حفاظت کے نام پر لکھی گئی ہیں۔ پروردگار حضرات صحابہؓ خطاب کر رہا ہے : يَا لَهُمَا الَّذِينَ أَهْمَنُوا إِلَّا تَقُولُوا رَأَيْنَا وَ قُوْدُلُوا انْظُرْنَا۔ یعنی ”تم یہودیوں کی بولی ”رَأَيْنَا“ نہ بولو بلکہ ادب سے ”انظرنا“ کہو۔ اور محمد بن عبد الوہاب لکھتا ہے :

”أَمَّا السَّابِقُونَ فَاللَّاتُ وَالْعَزَّى وَالسُّوَاعُ وَأَمَّا الْلَّا حَقُوْنَ فَمُحَمَّدٌ وَ عَلِيٌّ وَ عَبْدُ الْفَادِرِ وَالْكَلْمُلُ سَوَاءٌ۔ أَمَّوْدُ بِاللَّهِ مِنْ غَصَبِهِ وَ عِقَابِهِ۔“

ایک بد نجت نجی کے سامنے ایک رفیق نے سیدنا محدث صلی اللہ علیہ وسلم کہہ دیا۔ وہ بولا : أَلَسْتِ يَدُهُوَ اللَّهُ، یعنی ”سید تو اشد ہی ہے محمد نہیں ہیں۔“ اس کے کہا گیا : اللہ تعالیٰ حضرت یحییٰ علیہ السلام کے متعلق فرماتا ہے : سیداً وَ حَمْوَلَائِسُنْ کروہ بے ادب خاموش ہوا۔ ایسی عبارت لکھنے والے کا کیا حکم ہے، اس کا بیان حضرات علماء کرام کریں گے، ہم تو اس کے قال اور اس کے معتقد سے بیزار ہیں اور کہتے ہیں : اَنَّهُ فِي سَكُرٍ تَهِمْ يَعْمَلُهُوْنَ۔ اور اتنا جانتے ہیں کہ فرقہ دہابیہ اہل اہواز کے مسلک پر صلی رہا ہے۔ مجکیر نے نافع سے پوچھا کہ حزوریہ (خوارج) کے متعلق ابن عمر کی کیا رائے تھی؟ نافع نے کہا : تَرَاهُمْ شَرَارَ خَلْقِ اللَّهِ إِنَّهُمْ إِنْظَلَقُوا إِلَى أَيَّاتٍ أَنْزَلْنَتْ فِي الْكُفَّارِ فَجَعَلُوهَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ لِهِمْ أَنَّهُمْ مَخْلوقُ مَنْ بَدَرَتْ مِنْ هُنَّا، ایسیوں نے اُن ریات کو جو کافروں کے باسے میں نازل ہوئی ہیں، مُؤْمِنُوں پر راست کر دی ہیں۔“ یہی حالت محمد بن عبد الوہاب کی ہے۔ اللہ اس کے شر سے بچائے۔

۷۔ علامہ محمد الحضری کی کتاب اصول الفقہ میں الحکایۃ القرآنیہ کے بیان میں، ص ۱۱۲۔

# مولانا اسماعیل ہلوی

ولادت : ۱۲ ربیع الآخر ۱۱۹۳ھ / ۲۰ مارچ ۱۸۷۹ء، مقام پختلت ضلع مظفر نگر میں۔  
وفات : ۲۳ ذی القعده ۱۲۴۶ھ / ۱۸۲۱ء، مقام بالا کوٹ، سرحد میں۔  
عمر : تقریباً حساب سے ۵۳ سال، ناد ۱۲ دن۔  
شمسی حساب سے ۵۲ سال ۱ ماہ ۸ دن۔

آپ کے احوال مستقلًا یا جناب سید احمد صاحب کے احوال میں ضمناً بکثرت لکھے گئے ہیں۔ یہ اختصار کے ساتھ بعض احوال لکھتا ہوں۔

آپ نے ابتدائی کتابیں اپنے والد بزرگوار شاہ عبدالغنی فرزندِ اصغر حضرت شاہ ولی اللہ سے پڑھیں۔ ان کی وفات ۱۲۰۳ھ میں ہوئی، پھر آپ کی تربیت آپ کے آنعامِ گرامی شاہ عبدالعزیز، شاہ رفیع الدین اور شاہ عبدالقادر کے پسر ہوئی، بعض تذکرہ نگاروں نے لکھا ہے کہ آپ کے چھوٹے بھائی شاہ عبدالقادر کو آپ سے بیشتر تعلق تھا اور انہوں نے اپنی نواسی کلٹوم سے آپ کا عقد نکاح کیا۔ سولہ سال کی عمر میں کسبِ علوم سے فارغ ہوئے۔ میں نے خورد سالی میں کہن سال افراد سے سنا ہے کہ شاہ عبدالعزیز مولانا اسماعیل اور مولانا اسماعیل کے سرپرہاتھ رکھ کر پڑھتے تھے : **الْحَمْدُ لِلّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ وَهَبَ لِي دُعَاءُ الْكَبِيرِ اسْمَاعِيلَ دَاسْحَاقَ**، ”شکر ہے اللہ کو جس نے بخشام مجھ کو بڑی عمر میں اسماعیل اور اسماعیل اور اسحاق۔“

اسماعیل آپ کے بھتیجے اور اسحاق آپ کے نواسے دونوں بہ منزلہ اولاد۔

آپ کا خاندان علمی تھا اور سارے ہندوستان میں مشہور و محترم تھا۔ آپ کے جدیاً محمد حضرت شاہ ولی اللہ علیم ظاہر اور علیم باطن میں کمال حاصل کرنے کے بعد حریم شریفین ۱۱۳۲ھ میں تشریف لے گئے۔ وہاں علیم ظاہر علمائے اعلام سے خاص گر علامہ ابو طاہر جمال الدین محمد بن برهان الدین ابراہیم مدنی، گردی، کورانی، شافعی سے درجہ اکمال و تکمیل کو پہنچایا اور باطن کا تصفیہ، ترکیہ، صیقل اور علاء بیت اللہ المبارک آثارِ مُتبرکہ، مشاہیر مُقدسہ اور روضہ

مُطہرہ عَلیٰ صَاحِبِهَا الصَّلَاةُ وَالْتَّحْمِيَةُ کی فاک روپی اور ان امکنہ مقدسہ میں جبھہ سائی سے اس سلسلے میں آپ کی مبارک تالیف "فیوض الحرمین" اور "المشآہد المبارکہ" شایان مطالعہ ہیں۔ مؤخر الذکر رسالہ کا ایک قلمی نسخہ کتب خانہ جامع عثمانی، حیدر آباد دکن میں محفوظ ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ کو ائمہ نے علم دیا، وہ علماء اعلام کے طریقے پر قائم رہے تالیف تدریس اور تلقین ذکر شریف ہی آپ کا مشغیر ہا۔ چون کہ آپ نے علامہ کورانی شافعی سے اخذ علم کیا، اس وجہ سے آپ کا کچھ میلان شافعیہ کی طرف بھی ہو گیا اور اس سلسلے میں آپ نے اپنی تحقیقات کا اظہار کتابوں میں کیا ہے، جیسا کہ علماء اعلام کا طریقہ رہا ہے۔ آپ کے صاحبزادگان گرامی بھی اسی مسلک پر قائم رہے، ان کی تالیفات ان کی جلالتِ قدر پر دال ہیں۔

ان حضرات کے بعد ان کے صاحبزادوں کا دور آیا۔ شاہ عبدالعزیز اور شاہ عبدالقار در کی اولاد ذکور نہ تھی، شاہ رفع الدین کے چھوٹے صاحبزادے تھے: محمد عیسیٰ، مصطفیٰ، مخصوص اللہ، محمد حسین، محمد موسیٰ، محمد حسن۔ اور شاہ عبدالغنی کا ایک صاحبزادہ محمد اسماعیل۔ اللہ کے فضل سے یہ ساتوں علم و فضل سے محلی تھے۔

مولانا نیم احمد امروہوی نے "تذکرہ حضرت شاہ اسماعیل" میں آپ کی نو تالیفات کا بیان کیا ہے: (۱) ایضاح الحق الصریح (۲) منصب امامت (۳) اصول فقہ (۴) تنور العینین (۵) رسالہ منطق (۶) عقبات (۷) تقویۃ الایمان (۸) صراطِ مستقیم (۹) رسالہ یک روزی۔

مولانا علیم محمود احمد برکاتی نے "شاہ ولی اللہ اور ان کا فائدان" میں رسالہ منطق اور عقبات کا ذکر نہیں کیا ہے اور "تنور العینین" کے متعلق حاشیہ میں "تبیہ الفاسدین" سے لکھا ہے: "ان کی شہادت کے بعد لوگوں نے ان کے نام سے یہ رسالہ لکھ کر شہرت دی ہے۔"

مولانا علیم عبدالشکور مرزا پوری نے "التحقیق الجدید" میں مولانا اسماعیل کی طرف منسوب ستრہ رسائل کا ذکر کیا ہے جو درج ذیل ہیں:

۱۔ سہیل المحسول فی علم المنقول ۲۔ عقبات ۳۔ اصول فقہ ۴۔ رسالہ اشرک  
۵۔ تنور العینین ۶۔ حاشیہ ۷۔ خطبے ۸۔ یک روزی ۹۔ منصب امامت

نَا صراطٌ مُسْتَقِيمٌ ۝۷۸ ایضاً الحَقُّ الصَّرْطُ ۝۷۹ حَقِيقَةُ الصَّلَاةِ ۝۸۰ شَنْوَى سَلْكُ نُورٍ  
۸۱ تقویۃ الایمان ۸۲ حَقِيقَةُ الْمَصْوَفِ ۸۳ تَذْكِرَةُ الْأَخْوَى ۸۴ خطوط۔

حکیم صاحب نے تحقیق کر کے لکھا ہے کہ ”صراطٌ مُسْتَقِيمٌ“، ”شَنْوَى السَّعْدَيْنِ“ اور ”ایضاً الحَقُّ الصَّرْطُ“ آپ کی تالیفات میں نہیں ہیں اور ”تقویۃ الایمان“ کے متعلق حکیم صاحب کی تحقیق قابل قدر ہے۔ آپ نے پوری طرح بحث کرنے کے بعد آخر میں لکھا ہے :

”ناظرین! تقویۃ الایمان کے تحریف اور غیر معبر ہونے کی طویل داستان اس کے صرف آئندہ مختلف نسخوں کے مقابلے کا نتیجہ ہے، جس میں ہر طرح کی تحریف موجود ہے، نیز وہ ایسی اور اتنی ہے کہ ثبوت مذکوٰت کے لئے یقیناً کافی ہے۔“

کاش حکیم صاحب محمد بن عبدالواہب کا وہ مختصر رسالہ جو جمعہ سات محرم ۱۲۲۱ھ کو نجدیوں نے مکرمہ ارسال کیا ہے دیکھ لیتے اور مولانا فضل رسول بدایوی کے اس مکتوب کو جو کہ انہوں نے مولانا مخصوص اللہ فرزند شاہ رفیع الدین کو لکھا ہے اور مولانا مخصوص اللہ نے اس کا جواب تحریر فرمایا ہے، مطالعہ کر لیتے اور پھر تحقیق کرتے، یقیناً آپ کی تحقیق کی شان پکھا اور ہوتی حکیم صاحب نے تقویۃ الایمان کے حصہ دوم کے متعلق لکھا ہے :

”میرا خیال ہے کہ مولانا شہید کا نہیں بلکہ کسی اور کا ہے“ — اور لکھا ہے :

”مولوی محمد سلطان صاحب علوم نہیں کون بزرگ اور کس مد ہبکے ہیں لیکن ”تفسیر الانحان“ کی عبارت ہے مترشح ہوتا ہے کہ اگر وہ فیر مقلد نہیں تو اُنہوں نے فیر مقلدیت ضرور ہیں۔“

حکیم صاحب کی تحقیق مکتوب ہر بی کے متعلق بہت اچھی ہے۔ جَزَاهُ اللَّهُ خَيْرًا۔

حکیم صاحب نے مولانا اسماعیل کی تالیفات کی فہرست لکھی ہے اور ان کے متعلق اظہار خیال کیا ہے۔ اس فہرست میں ”رسالہ چہارده مسائل“ کا ذکر نہیں ہے، غالباً نکہ یہ ایک نہایت مستند و شیقہ ہے۔ مولانا مخصوص اللہ فرزند سیوم شاہ رفیع الدین نے ۱۲۲۰ھ میں جامع مسجد دہلی میں مولانا اسماعیل اور مولانا عبدالمحی سے تقویۃ الایمان کی محتویات کے متعلق استفسارات کئے تھے، مولانا مخصوص اللہ کے ساتھ علماء کرام کی بڑی جماعت تھی۔ مولانا رشد الدین خان صاحب نے چودہ سوال لکھ کر مولانا اسماعیل کو دیے۔ مولانا اسماعیل نے تفصیل کے ساتھ ان کے جوابات لکھے ہیں۔

یہ سوال و جواب ”رسالہ چہار دہ مسائل“ کے نام سے مشہر ہوا۔ اس رسالہ کا ذکر مکہ مکرمہ کے شیخ الدلائل مولانا عبد الحق ال آبادی مہاجر نے اپنی کتاب ”الدُّرُّ الْمُنَظَّمُ فِي بَيَانِ حُكْمِ مَوْلِدِ النَّبِيِّ الْأَعْظَمِ“ میں کیا ہے۔ صفحہ ۱۰۲ میں تحریر فرمایا ہے:

”حضرت مولانا مولوی محمد اسماعیل صاحب رحمۃ اللہ علیہ در جواب استفسار چہار دہ کہ مولانا رشید الدین خان صاحب نمودہ بودند افادہ فرمودہ در جواب استفسلے سیزدم کعباً تُشَبَّهُ بِعِينِهَا إِنْ أَسْتَ“

اور پھر آپ نے تیرھواں سوال اور جواب لکھ لی ہے۔ ملاحظہ کریں اس رسالہ کے آخر میں ”چہار دہ مسائل“ کو۔ آپ کی یہ کتاب ۱۳۰۳ھ میں تالیف ہوئی ہے اور ۱۳۰۴ھ میں طبع محمود المطابع دہلی میں چھپی ہے۔ ہو سکتا ہے کہ اس رسالے کو مولانا اسماعیل کے پیر و ان اور ان کے انصار نے نئی امثیٹ کرنے کی کوشش کی ہو کیونکہ برصمتی سے شاہ ولی اللہ اور ان کے اخلاف کی تالیفات زیادہ تر اس جماعت نے شائع کی ہیں۔ مولانا سید ظہیر الدین احمد نے ”تاویل الاحادیث“ کے خاتمہ میں لکھا ہے:

”آج کل بعض لوگوں نے بعض تصانیف کو اس فائدان کی طرف منسوب کر دیا ہے اور در حقیقت وہ تصانیف اس فائدان میں سے کسی کی نہیں اور بعض لوگوں نے جوان تصانیف میں اپنے عقیدے کے فلاف بات پائی تو اس پر عاشیر حڑا اور موقر بیان تو ہمارت کو تغیر تبدل کر دیا ہے۔“ میں اس رسالے میں محمد بن عہد الوبائی کے حالات کے او اخرين نواب قطب الدین خان کی طفر الجليل کے متعلق لکھ چکا ہوں کہ ان نام نہاد مدعیان سنت نے اپنے عقیدے کی پنا پر کیسی کا نٹ چھانٹ کی ہے۔ اس سلسلے میں اطرافِ لکھنؤ کے ایک صاحب تشریف لائے اور حال میں ایک کتاب کا جو لکھنؤ سے چھپی ہے اور اس طرح کے تصریفات مالا مال ہے، ذکر کیا۔ یہ طریقہ یہود کا ہے یعنی گونَ الْکَلِمَة عَنْ مَوَاضِعِهِ جو کہ ان لوگوں نے اپنایا ہے یعنی ہے ذہب کرتے ہیں بات کو اس کے شکانے سے۔“ میرے پاس یہ رسالہ چہار دہ مسائل اسی زمانے کا لکھا ہوا محفوظ ہے، توحید کے محافظوں کے تصریفات کو زکیحتے ہوئے ضروری سمجھا کہ اس رسالے کو اس تالیف میں محفوظ کر دیا جائے۔

لے گری دو ڈکومنٹ میں شیخ الدلائل کا حریم شریفین میں ایک منصب تھا وہ دلائل الغیرات کی اجازت لوگوں کو دیتا تھا۔  
۲۷) ملاحظہ کریں ”شاہ ولی اللہ اور ان کا فائدان“ از مولانا علیم محمود احمد برکاتی، ص ۱۹۶

چنانچہ اس تایف کے آخر میں پہلے مولانا فضل رسول بڈایونی کا مکتوب پھر مولانا مخصوص اللہ کا جواب اور پھر "سالہ چہار دہ مسائل" فارسی، اپنی اصل صورت پر کہ پہلے چودہ سوالات اور چھر ان کے جوابات، چوں کہ اس صورت میں ہر جواب کے پڑھتے وقت سوال کو معلوم کرنے کے لئے اور اس پڑھنے پڑتے ہیں، اس لئے تجھے میں ہر سوال کے بعد اس کا جواب لکھ دیا گیا ہے۔

اللہ تعالیٰ انھا ف پسند حضرات کو توفیق دے کہ وہ حضرت شاہ ولی اللہ اور ان کی اولاد اور ابی خاندان کی تالیفات کو بلا کسی تصرف کے طبع کریں۔

حکیم صاحب نے "تقویۃ الایمان" کو محرف اور غیر معتبر قرار دیا ہے اور مولانا سید احمد بن حنوری اور مولانا حسین احمد مدفنی کی تحقیق میں تقویۃ الایمان کی نسبت مولانا اسماعیل کی طرف صحیح نہیں ہے کیوں کہ اس میں کئی جگد ایسے کلمات موجود ہیں جو ایک محقق عالم کے شایان شان نہیں۔ بے شک مولانا اسماعیل کی علیمت اسی کی مقتضی ہے لیکن تَجْرِي الرِّيَاخُ بِمَا أَتَشَتَّهِي الشُّفْنُ۔

اگر مولانا اسماعیل کے احوال پر نظر ڈالی جائے تو کوئی غرائب نہیں۔ "ازدواج ثلاثہ" میں ہے کہ مولانا محمد علی اور مولانا احمد علی نے شاہ عبدالعزیز سے کہا: مولوی اسماعیل نے رفع یہیں شروع کر دیا ہے اس سے مفسدہ پیدا ہو گا۔ شاہ عبدالعزیز نے اپنے چھوٹے بھائی شاہ عبدالقادر سے سے کہا: میاں تم اسماعیل کو سمجھا دو کہ رفع یہیں نہ کرے۔ انھوں نے کہا: حضرت! میں کہہ تو دوں مگر وہ مانے گا نہیں اور حدیثیں پیش کرے گا۔ اور پھر شاہ عبدالقادر نے مولوی محمد یعقوب کی معرفت مولوی اسماعیل کو کھلایا کہ تم رفع یہیں چھوڑ دو خواہ مخواہ فتنہ ہو گا۔ مولوی اسماعیل نے مولوی یعقوب سے کہا: اگر عوام کے فتنے کا خیال کیا جائے تو پھر اس حدیث کے کیا معنی ہوں گے:

"مَنْ شَتَّكَ بِسُلْطَنِيْ عِنْدَ فَسَادِ أُمَّتِيْ فَلَهُ أَجْرٌ مِائَةٌ شَهِيدٌ": جب یہ جواب شاہ عبدالقادر کو پہنچا۔ انھوں نے کہا: بابا ہم تو سمجھے تھے کہ اسماعیل عالم ہو گیا مگر وہ ایک حدیث کے معنی بھی نہیں سمجھا۔ یہ حکم تو اس وقت ہے جب کہ سنت کے مقابلے میں فلاف سنت ہوا اور ما نحن فیہ میں سنت کے مقابلے میں دوسرا سنت ہے کیونکہ جب طرح رفع یہیں سنت ہے اسال بھی سنت ہے۔

۱۔ ملاحظہ کریں: انوار اباری، ج ۱، ص ۱۰۷۔ ۲۔ ازار واجح ثلاثہ، حکایت ۳۴۔ باختصار

شاد عبدالقدیر آپ کے مشق چھاتھے، اُستاد تھے، علیم ظاہر و باطن میں صاحبِ کمال، وہ اپنے برادر کلاں سے عرض کرتے ہیں: ”وہ مانے گا نہیں۔“ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مولانا اسماعیل میں خود رائی تھی اور وہ اپنے اعماں گرامی کی نصائح کا خیال نہیں کرتے تھے۔ تقویۃ الایمان کے متعلق وہ خود کہتے ہیں:

”اس میں بعض جگہ ذرا تیز الفاظ بھی آئے ہیں اور بعض جد تشدید بھی ہو گیا ہے۔“

اور کہتے ہیں: ”گواں سے شورش ہو گی مگر توقع ہے کہ رب بھر دکر خود تھیک ہو جائے گا۔“

تعجب ہے کہ دین کے نام پر شورش برپا کی جائے اور وہ تھیک ہو جائے۔ تقویۃ الایمان کی وجہ سے مسلمانوں کا شیرازہ بکھرا، اختلافات پیدا ہوتے، گھر گھر میں فساد برپا ہوا، بھائی بھائی کا شمن بننا، ائمہ اپنارم فرمائے — مولانا سید احمد رضا بخوری نے کیا خوب تحریر فرمایا ہے؟

”تقویۃ الایمان کی اشاعت میں ہمارے سلفی بھائیوں نے بھی جیشہ دل جپی لی ہے اور اس

کے عربی ترجیے بھی شائع کئے ہیں لیکن ہمارے شیخ الاسلام حضرت مدینی کی تحقیق میں اس

کتاب کی نسبت حضرت شہید کی طرف صحیح نہیں ہے (مکتوب مدینی) اور ہم بھی اس

نتیجے پر پہنچے ہیں کہ یہ ان کی تالیف نہیں ہے کیوں کہ اس میں کئی جگہ ایسے کلمات ملتے ہیں

جو حضرت شہید ایسے تحقیق و متبصر عالم کے لیے شایان شان نہیں تھے، دوسرے (حدیث)

اطینیط عرش بھی اس میں نقل کی گئی ہے جو ایک محدث کی شان سے بعيد ہے، فَإِنَّ اللَّهَ أَعْلَمُ

افسوں ہے کہ اس کتاب کی وجہ سے مسلمانان ہندوپاک جن کی تعداد میں کروڑ سے زیادہ

ہے اور تقریباً نو تے فی صد ختنی المساک میں دو گروہ میں بٹ گئے ہیں، ایسے اختلافات

کی نظریہ دنیاے اسلام کے کسی خطے میں بھی، ایک امام اور ایک مسلک کے ماننے والوں میں موجود ہیں۔“

مولانا بخوری نے حقیقت امر کا اظہار کیا ہے، پروردگار آپ کو اجر کثیر ہے۔

مولانا مخصوص ائمہ کے مکتوب کو ناظرین ملاحظہ فرمائیں وہ ”تقویۃ الایمان“ کو ”تقویۃ الایمان“

”فَا“ سے کہتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ ”یہ رسالہ بُرائی اور بگار پھیلاتا ہے۔“

ڈاکٹر قرآن فساد ایم۔ اس نے عربی میں کتاب ”الْعَلَامَةُ فَضْلُ مُحَمَّدٌ أَلْخَيْرُ أَبَادِي“ لکھ کر

لہ ملاحظہ کریں اردو ایج ٹلائلہ کی حکایت ۱۵ کو تہ اناوار ابشاری، ج ۱ ص ۷۰۔

عثمانیہ یونیورسٹی، حیدر آباد، دکن سے ڈاکٹریٹ کی ذگری حاصل کی ہے۔ یہ کتاب اب تک چھپی نہیں ہے، میں نے قلمی نسخہ کا مطابعہ کیا ہے، صفحہ ۱۵۲ میں لکھا ہے:

اَغْتَرَقَ الْبُرُوفِيُّسْرُ مُحَمَّدُ شَجَاعُ الدِّينِ الْمُتَوَفِّيُّ ۖ سَنَةُ ۱۹۶۵ ۰ رَبِّنِيُّسْ قِيمُ التَّارِیخِ  
بِكُلِّیَّتِهِ دِیَالْ سِنَکِہِ بِلَاہُورِ ۰ فِی مَكْتُوبِہِ إِلَیِ الْبُرُوفِیِّ خَالِدِ الْبَرْزَیِّ بِلَاہُورِ ۰  
إِنَّ الْأَنْجَلِیَّتِیْنَ قَدْ وَرَّ عَوْاکِبَ تَقْویَّۃِ الْإِیمَانِ بِغَیْرِ ثَقَنِ ۰

”پروفیسر محمد شجاع الدین صدر شعبہ تاریخ دیال سنکھ کالج لاہور نے جن کی وفات ۱۹۶۵ میں ہوئی ہے، اپنے ایک خط میں پروفیسر خالد بزمی کو لاہور لکھا ہے اور اس کا اعتراف کیا ہے کہ انگریزوں نے کتاب تقویۃ الایمان بغیر قیمت کے تقسیم کی ہے“

انگریزوں نے وہ ہندگاہے دیکھے جو ۱۸۲۵ / ۱۲۲۰ھ میں دہلی کی جامع مسجد میں ہوئے اور بعد دیکھا کہ کس طرح مسلمان فرقوں اور ٹولیوں میں بٹے، اور یہ سب کچھ اس کتاب کی وجہ سے ہوا۔ لہذا اس کتاب کو ہندوستان کے گوشے گوشے تک پہنچایا جائے تاکہ مسلمان آپس میں ایک دوسرے کے مخالف ہوں، وہ آپس میں ٹھیں اور انگریز سکون سے حکومت کرے۔

لاہور پاکستان میں ”بیس بڑے مسلمان“ کے نام سے ایک کتاب چھپی ہے۔ اس کا پیش لفظ علامہ خالد محمود ایم، اے نے لکھا ہے، وہ لکھتے ہیں بلے

”۱۸۷۰ء واتس اوس لندن میں کانفرنس منعقد ہوئی، جس میں کمیشن مذکور کے نمائندگان کے علاوہ ہندوستان میں معین مشنری کے پادری بھی دعوت خاص پر شریک ہوئے، جس میں دونوں نے علیحدہ علیحدہ رپورٹ پیش کی جو کہ ’دی ارائیوں آف برنس ایپ ائر ان انڈیا‘ کے نام سے شائع کی گئی جس کے دراقتباس پیش کیے جاتے ہیں :

رپورٹ سربراہ کمیشن سرویم، ہنٹر: مسلمانوں کا مذہب اعقیدہ یہ ہے کہ وہ کسی فیر ملکی حکومت کے زیر سایہ نہیں رہ سکتے اور ان کے لئے فیر ملکی حکومت کے خلاف جہاد کرنا ضروری ہے، جہاد کے اس تصور سے مسلمانوں میں ایک جوش اور ملودہ

لے ٹاکھڑ کریں اس کتاب کے صفحہ ۶ کو۔

ہے اور جہاد کئے ہر لمحہ تیار ہیں۔ ان کی کیفیت کسی وقت بھی انھیں حکومت کے خلاف اُبھا سکتی ہے۔

**ریورٹ پادری صاحبان :** یہاں کے باشندوں کی ایک بہت بڑی اکثریت پیری مریدی کے رخصیات کی حامل ہے، اگر اس وقت ہم کسی ایسے غذار کو ڈھونڈنے میں کامیاب ہو جائیں جو فلیٹ نبوت کا دعویٰ کرنے کو تیار ہو جائے تو اس کے حلقوں نبوت میں ہزاروں لوگ جو ق درجوق شامل ہو جائیں گے، لیکن مسلمانوں میں اس قسم کے دعویٰ کے لئے کسی کو تیار کرنا، یہ بینادی کام ہے لہ، یہ کام ہو جائے تو اس شخص کی نبوت کو حکومت کے زیر سایہ پروان چڑھایا جا سکتا ہے۔ ہم اس سے پہلے بر صغیر کی تمام حکومتوں کو غذارتلاش کرنے کی حکمتِ عملی سے شکست دے چکے ہیں، یہ مرحلہ اور تھا۔ اُس وقت فوجی نقطہ نظر سے منتداروں کی تلاش کی گئی تھی، لیکن اب جب کہ ہم بر صغیر کے چیز چیز پر حکمران ہو چکے ہیں اور ہر طرف آمنہ امن ایسا بھی بحال ہو گیا ہے، تو ان حالات میں ہمیں کسی ایسے منصوبے پر عمل کرنا چاہئے جو یہاں کے باشندوں کے داخلی انتشار کا باعث ہو۔“

لہ مل مشرب و ہج جوئندہ یا بندہ، انگریزوں نے تلاش باری کی اور گانگو غلام احمد قادریانی مل گیا، بھلا ہو ہمارے علماء اعلام کا کراؤ، کی ہیہم کوششوں کی پر دولت "اس کے حلقوں نبوت میں ہزاروں لوگ جو ق درجوق شامل" ہونے سے رہ گئے۔ میں نے ۱۹۳۵ھ/۱۹۲۵ء میں جناب ایاس بر فی رحمۃ اللہ عز و جلۃ و اسرعۃ کی کتاب "قادیانی مذہب" اور کتاب "قادیانی قول و فعل" کا مطالعہ کیا۔ جب غلام قادریانی کا یہ قول پڑھا سہ

|                                                                          |                              |
|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| آپنے دادست ہر بھی راجام                                                  | داد آن جام را مرابہ تمام     |
| کم نیم زان ہمہ پر دے یقین                                                | ہر کہ گوید در دغہ ہست لیعن   |
| اس وقت سترہ ابیات کا ایک قطعہ فارسی میں نظم ہوا، اس کے چند ابیات یہ ہیں: |                              |
| ایے غلام قادریاں بشنو ز من                                               | نیست در دنیا لیسنے غیر تو    |
| دشمن اسلام گشتی بہ خرد                                                   |                              |
| دعوے الہام کر دی اولین                                                   |                              |
| باز آمد و خی لندن در جلو                                                 |                              |
| پر زخم زش جام کر دی ہم شبو                                               | میہمت ابلیس موجی شد فرنگ     |
| ڈڑ غلامی طوق لعنت در گھو                                                 | تو تیکے چشم کر دی خاک در     |
| بنخ گیرد، نشو یا بد ہم نو                                                | تارہ بمال کافر اس در ملک ہند |
| غیر شخصت نیک دام زات او                                                  | نیست شیطان اندر یعنیکے       |
| لعنت د کافر شدی جست یہاں ک                                               | مرتد د کافر شدی جست یہاں ک   |

غاندان شاہ ولی کے حالت پڑھنے اور سمجھنے سے یہ بات ظاہر ہوئی کہ مولانا اسماعیل نے واعظی کا پیشہ اپنا لیا تھا۔ ارداع شلادہ کی حکایت ۵۹ میں ہے :

”جس سے واپسی کے بعد چوہینے دہلی میں قیام رہا۔ اس زمانے میں مولانا اسماعیل گلی کوچوں میں وعظ فرماتے تھے اور مولوی عبدالحی عادب مساجد میں چوہینے کے بعد جہاد کے لئے تشریف لیتے گئے“ واعظی میں دقتِ نظر اور نکتہ سنجی کی ضرورت نہیں، موت بلکہ عوام کو شیریں بیانی سے کسی کام کی طرف راغب کرنا ہوتا ہے۔ مولانا اسماعیل نے واعظی کی ابتدا اپنے گرامی قدر آنعام شلادہ کی حیات میں کری تھی، اور آپ پر واعظی کا رنگ چڑھ چکا تھا۔ شاہ عبدال قادر کا یہ کہنا : ”حضرت! میں کہہ تو دوں مگروہ مانے گا نہیں“ اس کی نمازی کر رہا ہے۔ تقویۃ الایمان اس ذورِ واعظی کی تالیف ہے، اس میں دقتِ نظر سے کام نہیں بیاگیا ہے۔ حکایت ۵۹ میں تقویۃ الایمان کے متعلق مولانا اسماعیل کے یہ الفاظ انقل کئے ہیں :

”میں نے یہ کتاب لکھی ہے اور میں جانتا ہوں کہ اس میں بعض جگہ ذرا تیز الفاظ بھی آگئے ہیں اور بعض جگہ تشدید بھی ہو گیا ہے، مثلاً ان امور کو جو شرکِ خفی تھے شرکِ جلی لکھو دیا گیا ہے۔“ یہی وہ خرابی ہے جس نے علماء کرام کو پریشان کیا ہے۔ مولانا مخصوص اللہ نے تیسرے سوال کے جواب میں کہا ہے :

”حق اور سعی یہ ہے کہ ہمارے غاندان سے دو شخص ایسے پیدا ہوئے کہ دونوں کو امتیاز اور فرق، نیتوں اور حیثیتوں اور اعتقادوں اور اقراروں کا اور نسبتوں اور اضافتوں کا نہ رہا تھا۔“

مولانا مخصوص اللہ نے اس خرابی کا بیان کیا ہے۔ اگرچہ محمد بن عبد الوہاب اور مولانا اسماعیل کے مفتوقدین و محبوبین و پیروان و عقیدتمندان اس نوع بیان کو پسند کرتے ہیں اور یہی وجہ کہ یہ لوگ تقویۃ الایمان کی مدح سرائی اس انداز سے کرتے ہیں کہ بڑی سے بڑی کتاب کی شاید کوئی بھی میں جب ان افراد کی والہانہ مع سرائی کو پڑھتا ہوں اس قول کی طرف ذہن راجع ہوتا ہے :

”یعنی را بچشم مجنون باید دید۔“

محمد بن عبد الوہاب ہوں یا مولانا اسماعیل یا کوئی اور کسی کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ مکروہ تنزیہ کو مکروہ تحریکی اور مکروہ تحریکی کو حرام قطعی قرار دے۔ اللہ تعالیٰ اپنے جیبِ صلی اللہ علیہ وسلم کو خطاب کرتے ہوئے فرماتا ہے : قَذَّكُرْ رَأْتَهَا أَنْتَ مَذَّكُرْ لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُمْكِنِي طِبِّ الْأَمْنِ تَوَلِّ وَصَحَّفَ

قیعَدَةُ اللَّهُ الْعَذَابُ الْأَكْبَرُ إِنَّ إِلَيْنَا أَيَّاً يَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابُهُمْ .

"سو تم سمجھاؤ، تمہارا کام سمجھانا، ہی ہے، تم ان پر دار و غیرہ نہیں ہو، جس نے مُنْهَنْ مُوڑا اور مُنکر ہوا، تو اُنہے اس کو سزا دے گا بہت سخت سزا۔ بے شک ہمارے ہی پاس اُن کو پھر آتا ہے، پھر بے شک ہمارے ذمے اُن سے حساب لینا ہے۔"

حساب کالینا اور پھر شان جلالی یا جمالی دکھانی اُسی حکیم مطلق کا کام ہے۔ اپنا اعتقاد یہ ہے:

أَمَّةٌ مُذْبَحَةٌ وَرَبٌّ غَفُورٌ۔ امت خطا کار ہے اور پالنے والا بخشنے والا ہے۔

تقویۃ الایمان پر صحیح طور سے تبصرہ کرنا، ایک طویل عمل ہے۔ میں مختصر طور سے تقویۃ الایمان کے مأخذ اور اصل کا اور سائٹ عبارتوں پر تبصرہ لکھتا ہوں:

**تقویۃ الایمان کی حقیقت:** میرے سامنے تقویۃ الایمان کا وہ نسخہ ہے جس کو ماہ شوال ۱۲۷۰ھ میں حاجی محمد قطب الدین نے سید محمد عنایت اللہ کے اہتمام سے مطبع صدقی واقع شاہجهان آباد (دہلی) میں طبع کرایا ہے۔ اس کے نوئے صفات ہیں اور جانشی پر محبوب علی کی تشریحات ہیں اور ترتیب اس طرح ہے:

ابتداءً بِسْمِ اللَّهِ سَمْدِهِ سَلَامٌ وَصَلَوةٌ وَدُعَاءٌ تَوْفِيقٌ نِيكٌ،

پھر حوار صفات کا دیباچہ ہے۔ اس دیباچے میں دو (۲) آیات مبارکہ سے استدلال ہے۔ اور دیباچے کے آخر میں لکھا ہے: اس رسالے کا نام تقویۃ الایمان رکھا اور اس میں دو باب ٹھہرائے: پہلے باب میں بیان توحید کا اور برائی شرک کی اور دوسرے باب میں اتباع سنت کا اور برائی بدعوت کی، پھر باب پہلا توحید و شرک کے بیان میں ہے اس میں چھ (۶) آیات سے استدلال ہے۔

پھر الفصل الاول فی الاجتناب عن الاشراك ہے، اس میں تین (۳) آیات سے استدلال ہے۔

پھر الفصل الثاني فی ذکر رَدِ الاشراك فی الْعِلْمِ ہے، اس میں پانچ (۵) آیات سے استدلال ہے۔

پھر الفصل الثالث فی ذکر رَدِ الاشراك فی التصرف ہے اس میں پانچ (۵) آیات سے استدلال ہے۔

پھر الفصل الرابع فی ذکر رَدِ الاشراك فی العبادة ہے اس میں چھ (۶) آیات سے استدلال ہے۔

پھر الفصل الخامس فی ذکر رَدِ الاشراك فی العبادة ہے اس میں چھ (۶) آیات سے استدلال ہے۔

کل تینیس (۳۳) آیات مبارکہ سے استدلال کیا گیا ہے، اس میں سے دو آیتیں دیباچے میں اور اکتیس پانچ فصلوں میں ہیں۔

دہائی کا رسالہ : یہ وہ مختصر رسالہ ہے جو طائف سے اہل مکہ کو جمع ۷ محرم ۱۲۲۱ھ کو پہنچا ہے اور اسی دن بیت اللہ شریف کے دروانے کے سامنے بیٹھ کر وہاں کے علماء کرام نے اس کا رد لکھا! اس رسالے کی کیفیت اس طرح ہے کہ شروع میں نہ بسم اللہ ہے اور نہ حمد و صلاۃ۔ ابتداء اس طرح کی ہے :

أَمَّا بَعْدُ فَهَذَا أَنْعُصُّ بِهِ لِمَا أَجْعَلَهُ وَتَلْخِيصٌ لِمَا فَصَّلَ الْمَوْلَى الْمُسْتَطَابُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ  
إِمامُ الْمُوَجِّدِينَ الشَّيْخُ عَبْدُ الْوَهَابِ طُرُبِيُّ لَهُ وَحْدَنْ مَابِ إِقْتَصَرَنَا هُ مِنْ كِتَابِنَا الْكَبِيرِ لِتَشْهِيلِ  
الْمُبَيِّطِ عَلَى كُلِّ قَارِئٍ مِنَ الْكَبِيرِ وَالصَّغِيرِ مُرَبِّ عَلَى بَابَيْنِ الْبَابِ الْأَوَّلِ فِي رَدِ الشِّرَكِ وَالْبَابِ  
الثَّانِي فِي رَدِ الْمِدْعَةِ الْبَابِ الْأَوَّلِ فِي رَدِ الشِّرَكِ وَفِيهِ خَمْسَةٌ فُصُولٌ.

پھر پانچ فصول اس نام و ترتیب سے ہیں :

الفصل الاول فی تحقیق الشرک و تقبیحہ و تقدیمہ، اور اس فصل میں (۷) آیات ہیں۔

الفصل الثانی فی رَدِ الاشراكِ فی الْعِلْمِ، اور اس میں (۶) آیات ہیں۔

الفصل الثالث فی رَدِ الاشراكِ فی التَّصَرُّفِ، اور اس میں (۶) آیات ہیں۔

الفصل الرابع فی رَدِ الاشراكِ فی الْعِبَادَةِ، اور اس میں (۵) آیات ہیں۔

الفصل الخامس فی رَدِ الاشراكِ فی الْعَادَةِ، اور اس میں (۳) آیات ہیں۔

پھر حساب شمار کے یہ (۲۲) آیات ہوئیں، چوں کہ پہلی فصل کی دوسری آیت کا آخر حصہ تیسرا فصل میں جھٹی آیت ہے۔ اس لئے اس رسالے میں کل (۲۶) آیتیں ہوئیں۔

پہلی فصل میں بحدی نے اس عبارت سے ابتدائی کی ہے :

”إِعْلَمُوا أَنَّ الشَّرُكَ قَدْ شَاعَ فِي هَذَا النَّزَّامِ وَذَاعَ وَالْأَمْرُ إِلَيْهِ مَا وَعَدَ اللَّهُ وَقَالَ  
وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ“.

جان لو، کہ اس زمانے میں شرک بہت شائع اور پھیل گیا ہے اور کیفیت وہ ہو گئی ہے جس کی بیان اللہ نے کیا ہے اور کہا ہے ”اور یقین نہیں لاتے بہت لوگ اللہ پر مگر ساتھ شریک بھی کرتے ہیں“۔

اور دوسری فصل ”فی رَدِ الاشراكِ فی الْعِلْمِ“ کے آخر میں لکھا ہے :

”هَمَّا رَأَيْتُمْ فِي كِتَابِ التَّوْحِيدِ أَوْ رَأَيْتُمْ فِي فَصْلَوْنِ مِنْ زِيَادَةِ بَيَانٍ هُوَ“.

اور پانچوں فصل کے آخر میں درج ذیل عبارت لکھی ہے اور اس عبارت پر رسالے کو ختم کیا ہے :

هذا اخیر ما اور دُنای فی بَابِ الشَّرْکِ هَا هُنَا وَ فِی هِ کِفَائِهِ وَ مَنْ شَاءَ زِیادَةَ تَفْصِیلٍ فَلْيَوْجُدْ جَعْلٌ  
لِی کِتَابِنَا الْكَبِيرِ وَالْفُصُولِ وَرَسَائِلَ مُفْرَدَةٍ فِی مَسْأَلَةٍ لِاَهْلِ وَمَاتِنَا مِنَ الْمُوْحَدِینَ وَمَکَانُ مَا  
ذَكَرْنَا مِنْ اِفْرَادٍ اَوْ اَقْسَامٍ اُلْمَرْ بَعْدَ شَرْکٍ اَكْبَرٍ حِبْتُ النَّبِیَ عَنْهُ وَالْقِتَالُ عَلَیْهِ حِلَّاً وَحَرَمَ اَنْهَا  
قَاتِلُ مُحَمَّدًا اَهْلَ مَكَانَهُ، فَإِنَّ مُشَرِّکَی زَمَانِهِ كَانُوا أَخْفَى شَرْکًا مِنْ مُؤْمِنٍ هَذَا الرَّمَانِ لِأَنَّ  
أُولَئِكَ كَانُوا يُخْلِصُونَ لِنَحْنِ فِی الشَّدَادِ وَهُوَ لَاءٌ يَدْعُونَ بِنَبِیِّنَاهُمْ وَمَثَانِيَخُوهُمْ فِی الشَّدَادِ وَ  
لَا تَغْتَرَ شُيُوعُ اَقْسَامِ الشَّرْکِ فِی الْجِعَازِ فَإِنَّ اَصْلَ الشَّرْکِ كَانَ فِی اَبَارِئِهِمْ فَرَجَعُوا إِلَی دِيْنِ اَبَائِهِمْ  
كَمَا نَصَّ عَلَیْهِ النَّبِیُّ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ فِی حَدِیثِ مُسْلِمٍ عَنْ عَائِشَةَ وَأَمَّا سَائِرُ  
الْمَعَاصِی فَیَحِبُّ فِی هَمَّ اِجْرَاءُ الْمُحْدُودِ وَالْتَّعْزِیزَاتِ كَمَا وَرَدَ فِی الشَّرْعِ خَلَالِ الْبِدَعَاتِ فَإِنَّهَا تَسْبِعُ  
إِلَی الشَّرْکِ اَوْ اَكْبَرِ وَرَیْتُمُو هَذَا الْبَابَ بَابَ الْبِدَعَةِ.

”اور بَابِ شَرْکِ اس جگہ یا آخری بیان ہے اور اس میں کفایت ہے اور جو کوئی زیادہ تفصیل کا طالب ہو وہ ہماری بڑی کتاب اور فصوص اور اُمانستقل رسائل کی طرف رجوع کرے جو ہماری ملت مودھین کے لئے ہیں اور جو کچھ اقسام شرک کے چاروں قسم میں بیان ہوا ہے وہ شرک اکبر ہے اسے روکنا واجب ہے، اور اس پر حمل و حرم میں قتال کرنا ہے جس طرح (حضرت) محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اعلان کر کے قتال کیا۔ آپ کے زمانے کے مشرک شرک میں ہلکے تھے اس زمانے کے مومنوں کے کیونکہ وہ مشرک سختیوں میں اللہ سے اخلاص کرتے تھے اور یہ لوگ سختیوں میں اپنے نبی اور مشائخ کو پکارتے ہیں اور حجاز میں جو شرک کے اقسام پہلی سے ہیں اس سے دھوکا نہ کھاؤ کیونکہ ہل شرک ان کے باپ دادا میں تھا اور وہ لپنے باپ دادا کے دین کی طرف پڑتے ہیں جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے صاف طور پر کہدیا ہے اور سلم نے عائش سے روایت کی ہے اور باقی تمام گناہوں میں حدود اور تعزیزات کا اجر اکرنا واجب ہے، سو ابتدئوں کے کیونکہ وہ شرک اکبر کے تابع ہیں۔ اور اس باپ کے بعد باپ بدرعت ہے۔“  
اب وہابی کے رد الاشراف سے مولانا اسماعیل کی ”تقویۃ الایمان“ کا مقابلہ کیا جاتا ہے۔  
مولانا اسماعیل نے ابتدا بسم اللہ سے کی ہے اور اردو میں حمد و صلاۃ لکھ کر تین صفحات کا دیباچہ لکھا ہے۔ اور آخر میں یہ لکھا ہے :

”اس رسالے کا نام تقویۃ الایمان رکھا اور اس میں دو باب شہرائے پہلے باب میں بیان

توحید کا اور بُرائی شرک کی، دوسرے باب میں اتباع سنت کا اور بُرائی بدعت کی، باب پہلا توحید و شرک کے بیان میں، سننا چاہئے کہ شرک لوگوں میں بہت بھیل رہا ہے اور اصل توحید نایاب ہے:

پھر آدھے صفحے کے بعد لکھا ہے :

"سچ فرمایا اللہ صاحب نے سورہ یوسف میں : وَمَا يَوْمٌ مِنْ أَكْثَرِهِمْ بِإِنْهُ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ۔ اور نہیں مسلمان ہیں اکثر لوگ مگر کہ شرک کرتے ہیں۔"

مولانا اسماعیل نے دیباچے میں دو آیتیں اور باب پہلے میں چھ آیتیں لکھی ہیں۔  
پھر الفصل الاول فی الاجتناب عن الاشراک ہے، اور اس میں پانچ آیتیں ہیں۔  
پھر الفصل الثاني فی ذکر رَدِ الاشراک فی العِلِم ہے، اور اس میں تین آیتیں ہیں۔  
پھر الفصل الثالث فی ذکر رَدِ الاشراک فی التصرف ہے، اور اس میں پانچ آیتیں ہیں۔  
پھر الفصل الرابع فی ذکر رَدِ الاشراک فی للعبادۃ ہے، اور اس میں چھ آیتیں ہیں۔  
پھر الفصل الخامس فی ذکر رَدِ الاشراک فی العادة ہے، اور اس میں چھ آیتیں ہیں۔  
کل تینتیس آیتیں ہیں، ان میں سے ایس آیتیں نجدی کے رسالے سے ہیں، اور گیارہ آیتیں آپ نے لکھی ہیں۔

نجدی نے اپنے رسالے کے شروع میں لکھا ہے کہ یہ رسالہ دو ابواب پر مرتب ہے، پہلا باب رد شرک میں اور دوسرا رد بدعت میں۔ اب ہم دیکھتے ہیں کہ مولانا اسماعیل تقویۃ الایمان کے شروع میں لکھتے ہیں۔ اس میں دو باب مذہبی ہے، حالانکہ موجود ایک ہی باب ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ جمعہ ۱۴۲۱ھ کو جو رسالہ کہ مکرمہ بھیجا ہے اس میں صرف ایک ہی باب ہے۔

مولانا اسماعیل نے نجدی کے رسالہ رد الاشراک کو ہر وجہ سے اپنایا ہے۔

نجدی نے لکھا ہے کہ یہ کتاب دو ابواب پر مشتمل ہے، آپ نے بھی دو باب مذہبی کا بیان کیا۔ نجدی کی ۲۶ من منتخب کردہ آیات میں سے ۲۲ آیات مبارکہ کو آپ نے لیا ہے۔

نجدی نے جو نام فضول کے رکھے ہیں وہی نام آپ نے رکھے ہیں۔

نجدی نے جس آیت سے اور بیان سے آغاز کی ہے، آپ نے بھی اسی آیت اور بیان سے

ابتدائی ہے اور پھر آیات شریفہ کے بیان میں نجدی کے بیان کا رنگ کہیں غالب کہیں برابر اور کہیں کچھ کم ہوتا ہے، مثال کے طور پر نجدی کے رسالہ رد الاشراک کی ایک عبارت اور اس کا ترجمہ لکھتا ہوں اور پھر مولانا اسماعیل کی تقویۃ الایمان کی عبارت نقل کرتا ہوں تاکہ ناظرین کو حقیقت امر سے آگاہی ہو۔

نجدی نے فصل اول کے آخر میں لکھا ہے :

فَمَنْ فَعَلَ بِنَبِيٍّ أَوْ وَلَدِيٍّ أَوْ قَبْرِيٍّ أَوْ أَثَارِيٍّ أَوْ مَشَاهِدِهِ وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهِ شَيْئًا مِنَ السُّجُودِ وَ  
الرُّكُوعِ وَبَدْلِ الْمَالِ لَهُ وَالصَّلَاةِ لَهُ وَالصَّرْمِ لَهُ وَالْمَثَلُ قَائِمًا وَقَصْدِ السَّفَرِ إِلَيْهِ وَالْقِيَمِ وَالرَّجْعَةِ  
الْفَهْقَيِّ وَقْتَ التَّوْدِيعِ وَضَرْبِ الْخَبَاءِ وَارْجَاءِ السِّكَارِيَّةِ وَالسَّرْبِيَّةِ وَالثُّوْبِ وَالدُّعَاءِ مِنَ اللَّهِ هَلْهُنَا وَالْمُجَاوِرَةُ  
وَالْتَّعْظِيمُ حَوْالَيْهِ وَاعْتِقَادُ كُوْنِ ذِكْرِ غَيْرِ اللَّهِ عِبَادَةً وَتَدْكُرَهُ فِي الشَّدَادِ وَدُعَاءَهُ يُسْتَحْوِيَا مُحَمَّدًا يَا  
عَبْدَ الْقَادِرِ يَا حَدَادِيَا سَمَانُ فَقَدْ صَارَ مُشْرِكًا وَكَا فَرَّا إِنْفُسُ هَذِهِ الْأَعْمَالِ سَوَاءً إِعْنَدَ إِسْتِحْقَاقَهُ  
لِهِذَا التَّعْظِيمُ بِدَايَتِهِ أَوْلًا .

”جو شخص کسی نبی یا ولی کو یا اس کی قبر اور آثار کو یا اس کے شملکانے اور اس سے تعلق رکھنے والی کسی چیز کو سجدہ یا رکوع کرے اور اس کھلنے مال خرج کرے اور اس کھلنے نماز پڑھے اور اس کھلنے روزے رکھے اور ہاتھ باندھ کر کھڑا ہوئے اور اس کھلنے سفر کرے یا بوسے دے یا رخصت کے وقت اُنٹے پاؤں چلے یا خیمه لگائے یا پرده لٹکائے یا اس کو کپڑے سے ڈھانکے یا اس جگہ اُنہ سے دعا کرے یا اس کی مجاورت اختیار کرے یا اس کے قرب جوار کی تعظیم کرے اور یہ اعتقاد رکھے کہ غیر اللہ کا ذکر عبادت ہے اور اس کو شدائد کے وقت یاد کرے یا اس کو آواز دے جیسے یا محمد، یا عبد القادر یا حداد یا سمان۔ وہ شخص ان افعال کی وجہ سے مشرک اور کافر کا فرم جوا چاہے وہ اعتقاد رکھتا ہو کہ وہ اس تعظیم کے متحقق اپنی ذات سے ہیں۔ یا نہ رکھتا ہو۔“

مولانا اسماعیل نے ”باب پہلا توحید و شرک“ کے بیان میں ”کے او اخیر میں لکھا ہے :

”پھر جو کوئی کسی پیر دیغمبر کو یا بھوت پری کو یا کسی کی پسی قبر کو یا جھوٹی قبر کو یا کسی کے معان کے یا کسی کے چلے کو یا کسی کے مکان کو یا کسی کے تبرک کو راشان کو یا توب کو سجدہ کرے یا رکوع کرے یا اس کے نام کا روزہ رکھے یا ہاتھ باندھ کر کھڑا ہوئے یا جانور چڑھائے یا ایسے مکانوں میں

دور دور سے قصد کر کے جاوے یا دہاں روشنی کرے یا غلاف ڈالے یا چادر چڑھاوے  
ان کے نام کی چھڑی کھڑی کرے، رخصت ہوتے وقت اُٹھ پاؤں چلے، ان کی قبر کو  
بوسہ دلوئے، ہاتھ باندھ کر التباہ کرے۔ مراد مانگے، مجاہد بن کربلا میخہ سبھے دہاں کے  
غمزوں پیش چنگل کا ادب کرے اور ایسی قسم کی باتیں کرے سُواں پر شرک ثابت ہوتا ہے:-  
ناظرین! نجدی کی عبارت کے ترجیح کو اور تقویۃ الایمان کی عبارت کو ملاحظہ فرمائیں۔ جتنا فرق  
ان دو عبارتوں میں نظر آئے اُتنا، ہی فرق دونوں رسالوں میں ہے اور جو فرق حکم میں  
پایا جائے اُتنا، ہی فرق نجدی اور دہلوی میں ہے۔ — نجدی کہتا ہے: ان افعال کی  
 وجہ سے ان کا کرنے والا مُشرک اور کافر ہوا، اور دہلوی نے لکھا ہے کہ کرنے والے پر شرک ثابت ہوا۔  
جو شخص قصد کر کے سردار دو عالمِ اہلہ علیہ وسلم کے روضہ مطہرہ کے لئے ذُورِ دراز علاقے سے  
سفر کر کے جانے نجدی کے نزدیک وہ کافر مُشرک ہوا اور دہلوی کے نزدیک اس پر شرک ثابت ہوا۔  
مولانا مخصوص اللہ نے مولانا فضل رسول بدایوی کو ان کے چوتھے سوال کے جواب میں تحریر فرمایا ہے:  
”دہلوی کا رسالہ متن تھا یہ شخص گویا اُسی کی شرح کرنے والا ہو گیا۔“

مولانا مخصوص اللہ نے لفظ ”گویا“ لکھ کر معاملہ واضح کر دیا ہے کہ وہ پوری طرح اس کے شارع  
ہیں اور نہ اس سے الگ ہیں۔ آپ نے اپنے بھائیوں اور آپ کے خاندان کے گرامی قدر شاگردوں  
نے پہلے ہی دن سے اس کتابے اپنی بیزاری کا اعلان کر دیا ہے۔ ربیع الآخر ۱۴۲۰ھ میں دہلی کی جامع مسجد  
میں پوری طرح اس کا اعلان ہوا، اس وقت کے علماء اہل سنت جماعت اس کا رد لکھ رہے ہیں اور برادران  
اسلام کو غلط روشن سے بچانے کی کوشش کر رہے ہیں۔ میرے سامنے اس وقت علامہ حیدر الزمان فاروقی  
حیدر آبادی متوفی ۱۳۳۸ھ کی عبارت ہے، آپ نے علماء کیا سے پڑھا، اوپر میں آپ اہل حدیث  
کی طرف راغب ہو گئے تھے۔ آپ نے لکھا ہے:-

”ہمارے بعض متاخرین احباب نے بلا وجہ سختی کی ہے اور اسلام کے وسیع دائے کو ہماں  
تک تنگ کر دیا ہے کہ مکروہ اور حرام چیزوں کو شرک قرار دیا ہے۔“  
علامہ حیدر الزمان نے یہ عبارت اپنی کتاب ”ہدیۃ المهدی“ میں لکھی ہے اور پڑھائیے میں آپ نے لکھا ہے:-

"میں نے جو کتاب میں "بعض متاخرین احباب" کہا ہے اس لفظ سے میری مراد شیخ محمد بن عبد الوہاب ہے کیونکہ اس نے ان ہی امور کو شرک کہا ہے جیسا کہ اس کے ابی مکتوبے سمجھا جاتا ہے۔ مولوی اسماعیل دہلوی نے اپنی کتاب تقویۃ الایمان میں محمد بن عبد الوہاب کی پیروی کی ہے ۔ علامہ وحید الزمان نے صاف الفاظ میں لکھا ہے کہ مولوی اسماعیل دہلوی نے تقویۃ الایمان میں محمد بن عبد الوہاب کی پیروی کی ہے لیکن مولانا اسماعیل کے تذکرہ نگاران پوری طرح اس حقیقت کو چھپانے کی کوشش کر رہے ہیں، **وَلِلنَّاسِ فِي مَا يَعْثِقُونَ مَذَاهِبٌ**۔ میں تقویۃ الایمان کی بعض عبارتوں پر تبصرہ کرتا ہوں تاکہ حقیقت امر واضح تر ہو جائے ۔

### تقویۃ الایمان کی چند عبارتوں پر تبصرہ :

① سچ فرمایا اللہ صاحب نے سورہ یوسف میں : **وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَهُمْ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ**۔ ترجمہ : "اور نہیں مسلمان ہیں اکثر لوگ مگر کہ شرک کرتے ہیں" ۔

مولانا نے ایمان کا ترجمہ اسلام سے کیا ہے، لہذا پا اللہ کا ترجمہ نہیں کیا۔ شاد عبد القادر کا ترجمہ یہ ہے : "اور یقین نہیں لاتے بہت لوگ اللہ پر مگر ساتھ شریک بھی کرتے ہیں" ۔

علماء کرام نے تفاسیر میں ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ اس آیت کا نزول شرکیں کے لئے کہنے سے میں ہوا ہے۔ وہ حج میں کہا کرتے تھے : **لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ إِلَّا شَرِيكُكَ تَبَيَّنَ لَهُ وَمَا مَأْتَنَّكَ**۔ "حاضر ہوں اے اللہ حاضر ہوں تیرا شریک نہیں سو ایک شریک کے کہ اس کا اور اس کی ملکیت کا تو مالک ہے"۔ علامہ محمد الحضری بک نے لکھا ہے کہ امیر المؤمنین عمر نے ابن عباس سے دریافت کیا کہ اس امت میں اختلاف کیسے ہو گا جبکہ ان کا نبی ایک ہے؟ ابن عباس نے کہا : امیر المؤمنین! ہم پر قرآن نازل ہوا، پھر ہم نے اس کو پڑھا اور ہم کو معلوم ہوا کہ کس کے متعلق آیت نازل ہوئی ہے اور ہمارے بعد وہ لوگ ہوں گے کہ وہ قرآن پڑھیں گے اور ان کو معلوم نہ ہو گا کہ یہ آیت کس کے بارے میں نازل ہوئی ہے اور وہ اپنی رائے سے اس کا بیان کریں گے اور جب وہ اپنی رائے لائیں گے ان میں اختلاف ہو گا۔ ابن دہب بکیر سے روایت کرتے ہیں کہ بکیر نے نافع سے دریافت کیا کہ حرم ذریت کے متعلق ابن عمر کی کیا رائے تھی؟ (حرم ذریت خوارج، کو کہتے ہیں) نافع نے کہا : وہ ان کو شزار لے ملاحظہ کریں تفسیر قرطبی، ج ۹ ص ۲۲۲، اور تفسیر مظہری از سورہ یوسف، ص ۳۔

خلقِ اللہ، سمجھتے تھے (یعنی بدترین خلاف) خُرُوفِ رَبِّی نے اُن آیات کو جو کافروں کے بائے میں نازل ہوئے ہیں مومنوں پر لگادیں ۔<sup>۱</sup>

مولانا اسماعیل نے محمد بن عبد الوہاب کی پیروی کی اور وہی لکھ گئے جو اس نے لکھا تھا اور اس آیت کو بلاوجہ مومنوں پر چپکا دیا، اور اس کی وجہ سے اُردو ترجمہ کرنے میں ناجائز تصرف کرنا پڑا۔ اور ہندوستان جنت نشان دارُ النَّلَازِلِ وَالْفَتَنْ بنا۔ کہاں نہ، استغاثہ اور تَوْثِیل اور کہاں اللہ کے واسطے ایک شریک کا ثابت کرنا۔ ”عقل ز حیرت بسوخت کر ایں چہ بوا بمحی است“ ۔

(۲) عوام انس میں مشہور ہے کہ اللہ و رسول کا کلام سمجھنا بہت مشکل ہے، اس کو بڑا علم چاہئے۔ ہم کو طاقت کہاں کہ ان کا کلام سمجھیں اور اس راہ پر چلنا، بڑے بزرگوں کا کام ہے، سو ہماری طاقت کہاں کہ اس کے موافق چلیں بلکہ ہم کو یہی باتیں کفایت کرتی ہیں، سو یہ بات اغلفظ ہے اس واسطے کہ اللہ صاحبؑ فرمایا ہے کہ قرآن مجید میں بہت باتیں صاف صریح ہیں، ان کا سمجھنا کچھ مشکل نہیں چنانچہ سورہ بقرہ میں فرمایا ہے: وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَمَا يَكُفُّ مِنْهَا إِلَّا الْفَسْقُونَ۔ بیشک اُماریں ہم نے تیری طرف باتیں کھلی اور منکراس سے دہی ہوتے ہیں جو لوگ بے حکم ہیں۔

مولانا اسماعیل عوام انس سے فرماتے ہیں: ”قرآن مجید میں باتیں بہت صاف صریح ہیں، ان کا سمجھنا کچھ مشکل نہیں“ اور آپ کے بڑے چیا شاہ عبدالعزیز سورہ بقرہ کی آیت ۷۸ کے بیان میں تحریر فرماتے ہیں یہ ابو جعفر نجاشی کا بیان ہے کہ حضرت علیؑ کو فی میں داخل ہونے اور آپؑ نے وہاں کی مسجد میں ایک شخص کو وعظ کرتے دیکھا۔ آپؑ نے دریافت کیا کہ یہ کون ہے؟ کسی نے کہا: ایک واعظ ہے جو لوگوں کو خدا کا خوف دلاتا اور گناہوں سے روکتا ہے۔ آپؑ نے فرمایا: اس کا مقصد خود نہیں ہے، جاؤ اس سے معلوم کرو کہ ناسخ اور منسوخ کو جانتا ہے، چنانچہ جب اس سے دریافت کیا گیا، اس نے اپنی لامعی کا اظہار کیا۔ حضرت علیؑ نے اس کو مسجد سے نکلوادیا۔

یہ مسلم ہے کہ قرآن مجید کی بہت سی آیات صاف و صریح ہیں اور یہ بھی مسلم ہے کہ قرآن مجید فصاحت و بлагت کا بے مثال نمونہ ہے۔ استعارہ، تشبیہ، کناہی، محاذ اور تراویف سے مالا مال ہے۔ امام ابوالفرج عبد الرحمن جمال الدین ابن جوزی نے لکھا ہے ۔<sup>۲</sup>

۱۔ کتاب اصول الفقہ مطبوعہ مطبع تجارتی، ص ۲۱۱ تا تفسیر فیضی، ص ۵۰ تا مدین، ص ۱۵۔

”قرآن مجید میں دین کا الفاظ اس معانی میں استعمال ہوا ہے بہ معنی سے جزا، ۳ اسلام، ۴ عذاب، ۵ طاعت، ۶ توحید، ۷ حکم، ۸ حد، ۹ حساب، ۱۰ عبادت، ۱۱ ایمان“

امام ابو عبد اللہ محمد بن احمد انصاری قرطبی نے امام فضیل بن عیاض کا یہ قول نقل کیا ہے ہے:

”فضیل بن عیاض نے فرمایا: تم تو قرآن مجید کا علم اس وقت تک حاصل نہ ہو گا کہ تم کو قرآن مجید کے اخراج کا معلمکم اور متشابہ کا، ناسخ اور منسوخ کا علم نہ ہو جائے اور جب اس کا علم تم کو ہو جائے تم فضیل اور ابن عینہ میں مستغفی ہو جاؤ گے۔“

حضرت عدی بن حاتم نے سورہ بقرہ کی آیت ۱۸۶ وَكُلُودُوا وَأَشْرَبُوا حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ  
الْأَنْثِيَصُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ، یعنی ”کھاؤ اور پیو جب تک کہ صاف نظر آئے تم کو دھاری سفید جدار ہماری سیاہ فجر کی۔“ چونکہ عربی میں خیط تاگے کو کہتے ہیں لہذا انہوں نے ایک کالا تاگا اور ایک سفید تاگا اپنے بستر کے نیچے رکھ دیا، وہ ان کو نکال کر دیکھو یا کرتے تھے اور انہوں نے اس کا ذکر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کیا۔ آپ نے فرمایا: یہ رات کی سیاہی اور دن کی سفیدی ہے۔

شاد عبدال قادر نے قرآن مجید کا عام فہم زبان میں امحاورہ اور ترجمہ کیا ہے، آپ نے ایک ورق کا مقدمہ لکھا ہے اور اس میں تحریر فرماتے ہیں:

”چند ہندوستانیوں کو معنی قرآن اس سے آسان ہوئے لیکن اب بھی اوس تادے سند کرنا لازم ہے، اوس سعنی قرآن بغیر سند معتبر نہیں، دوسرے ربط کلام ماقبل مابعد سے پہچانتا اور قطع کلام سے پہنا بغیر اوس تادے نہیں آتا، چنانچہ قرآن عربی ہے اور عرب بھی محتاج اوس تادے تھے۔“

حضرت اہن مرد ورق نے محمد بن عبد الوہاب کے متعلق لکھا ہے ہے:

”وَذَنْ لِمُحَمَّدٍ مِنْ شَبَقَةِ أَنْ يُقْرِئَ الْقُرْآنَ بِخَسْبِ فَهْمِهِ وَكَانَ فَهْمُهُ وَلِحَدِيدِهِ مِنْ يَطْعَلُهُ ذِلْكَ.“

”کہ انہوں نے پہنچے پیر و کاروں کو احجازت دے کر بھی کہی کہ اپنی بھگ سے قرآن مجید کی وسادت اور بیان کریں، چنانچہ ان میں سے ہر یک بھی کرتا تھا۔“

مولانا اسماعیل نے جو کچھ لکھا ہے ان کا مقصد کیا ہے؟ اور محمد بن عبد الوہاب نے کیا کہا ہے اور اس کا مقصد سے کہا ہے؟ اس کا حکم اللہ کو ہے۔ ہم یہ بات دیکھتے ہیں کہ دونوں کے پیروان اپنی عقول و فکر کو مقدم

لئے الجی مع راحکام القرآن جلد ۲۲، ص ۲۲۵۔ ۲۲ مدخلہ کریں کتاب التوسل بالنبی و جملہ الوباء بیان، ص ۲۲۲، ۲۲۳۔

رکھتے ہیں اور علامہ ابن تمہار ابن قیم کے مذک اور ان کے اجتہادات کے دلدادہ ہیں اور یہ دلدادگی بھی چند روزہ ہے کیونکہ یہ لوگ پوری طرح آنادی کی را در پر لگ جاتے ہیں۔ ائمہ مجتہدین بر جرح و تنقید ان کو ایسے ہیں اپر ہمپیا دیتی ہے کہ اقتضدُ ذاتِ الٰہی میں بعْدِی تک معیارِ حق نہیں ہو سکتے یعنی پیر وی کروانِ ذُریٰ جو میرے بعد ہوں گے" اور وہ ابو بکر و عمر ہیں رضی اللہ عنہما۔

مولانا اسماعیل اپنے اتباع سے کہ رہے ہیں کہ قرآن مجید میں با تیں بہت صاف و صریح ہیں ان کا سمجھنا کچھ مشکل نہیں اور میں یہ دیکھتا ہوں کہ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ کے شان نزول کی طرف خود جناب مولانے اتفاق نہ کی اور وَمَا يُؤْمِنُ کو وَمَا يُسْلِمُ قرار دیکر پا اللہ کے بیان کو چھوڑ کر عاجز اور ان پڑھ مسلمانوں کو مشرک تحریر نے کا انتظام کر دیا۔ اگر اس عبارت کے نکھتے وقت شان نزول پر آپ کی نظر ہوتی یہ صورت واقع نہ ہوتی۔

علام حافظ عمال الدین ابو الفداء اسماعیل بن عمر بن کثیر نے اپنی تفسیر میں اور علام حافظ جلال الدین عبد الرحمن بن ابی بکر سیوطی نے الدر المنشور فی التفسیر بالمعاور میں سورہ نعامۃ کے بیان میں حضرت ابن عباس کی یہ روایت نقل کی ہے کہ میں حجز میں یعنی حکیم میں بیٹھا ہوا تھا کہ یہ شخص نے مجھ سے وَالْعَادِیَاتِ ضَبْخَّا کے متعلق استفسار کیا۔ میں نے کہا: یہ وہ گھوڑے ہیں جو جہاد سے ات کو لوٹتے ہیں۔ وہ شخص میرے پاس ہے حضرت علی کے پاس گیا اور وہ زمزہم کے سقاۓ کے پاس بیٹھے ہوئے اور انے وَالْعَادِیَاتِ ضَبْخَّا کے متعلق استفسار کیا۔ آپے اس شخص کے کہا: کیا چہلے تم کسی سے پوچھ چکے ہوئے اس نے کہا: میں ابن عباس سے پوچھ چکا ہوں اور انہوں نے کہا: أَلْخَيْلُ حِينَ تَغْيِيرٍ فِي دَسْبِيلِ اللَّهِ۔ ("جب شہزادی کی راہ پر گھوڑے جہاد پر جاتے ہیں") حضرت علی نے کہا: جاؤ ابن عباس کو بلا و جو بیٹھ آگئے اور آپ کے پاس کھڑے ہو گئے، آپے ان سے فرمایا: أَنْفُقِي النَّاسَ بِمَا لَا عِلْمَ لَكَ ("کیا تم لوگوں کو فتوی دیتے ہو جس کا تم کو علم نہیں ہے؟") قسم پر خدا پہلا غزوہ اسلام میں بذر کا تھا اور ہمارے ساتھ صرف وہ گھوڑے تھے ایک بیر کا اور ایک مقدار کا۔ تو گھوڑے وَالْعَادِیَاتِ ضَبْخَّا کیسے ہو سکتے ہیں، یہ تو عَرَفَ سے مُزَدَّلَفَہ اور مُزَدَّلَفَہ سے مُتَّیٰ کی آمد ہے۔ ابن عباس فرماتے ہیں: فَنَزَعَتْ عَنْ قَوْلِهِ وَرَجَعَتْ إِلَى الَّذِي قَالَ عَلَيْهِ۔ میں نے اپنا قول چھوڑا اور علی کے ارشاد کو یہا (محترضاً) رضی اللہ تعالیٰ عنہمَا:

③ ۱۷ ﴿ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشَرِّقَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ۚ ۷۳

مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا لَا يَعْيِدُ۔ ۱۔ کہا اللہ نے سورہ نسا میں، ”بِشَرِيكَ اللَّهِ نَهْيَنَ بِخَتَانَيْكَ“ کہ شریک شہزادے اس کا اور بختانے دئے اس سے جس کو چاہے اور جس نے شریک شہزادے کا سو بے شک راد بخولا دُور بٹک کر۔ — ف (یعنی اللہ کی راہ میں بخولانیوں بھی ہوتا ہے کہ حرام حلال میں امتیاز نہ کرے، چوری بدکاری میں گرفتار ہو جائے، نماز روزہ چھوڑ دیوے، جوڑو بچوں کا حق تلف کرنے مان باپ کی بے ادبی کرنے، لیکن جو شرک میں پڑا وہ سب سے زیادہ بخولا، اس لئے کہ وہ ایسے گناہ میں گرفتار ہوا کہ اس کو ہرگز بخشنے گا اور سارے گناہوں کو ایسہ شاید بخشنے بھی دیوے۔

اس آیت سے معلوم ہوا کہ شرک بختانے جاوے کا اور جو اس کی سزا ہے مقرر ہے گی، پھر اگر پر لے درجے کا شرک ہے کہ آدمی جس سے کافر ہو جاتا ہے تو اس کی سزا بھی ہے کہ ہمیشہ ہمیشہ کو دوزخ میں رہے گا، نہ اس کے کبھی باہر نکلے گا، نہ اس میں کبھی آرام پا فے گا، اور جو اس سے پر لے درجے کے شرک میں ان کی سزا جو اللہ کے ہاں مقرر ہے سو پا فے گا، اور باقی جو گناہ ہیں ان کی جو جو کچھ سزا ایسہ اللہ کے ہاں مقرر ہیں اسوا اللہ کی مرضی پر ہیں، چاہے دیوے چلے ہے معاف کرنے۔ ص ۱۲۵

تقویۃ الایمان میں یہ ایت ہے اور بحدی کے ساتھ میں بھی ساتویں آیت ہے، بحدی نے لکھا ہے:

إِنَّ كَانَ الشَّرِيكُ شَرِيكًا لَّهُ فَجَرَأَ إِلَهُ جَهَنَّمَ خَالِدًا فِيهَا وَإِنْ كَانَ أَصْغَرَ فَجَرَأَهُ  
مَا هُوَ عِنْدَ اللَّهِ دُونَ الْحُسْنَةِ ذُنْعًا إِيْضًا غَيْرَ مَغْفُورٍ وَبَاقِ الْمَعَاصِي يُمْكِنُ عَفْوُهُ مِنَ اللَّهِ.

”اگر شرک اکبر شرک ہے تو اس کی سزا دوزخ ہے ہمیشہ اس میں رہے گا، اور اگر شرک اصغر ہے تو اس کی سزا جو اللہ کے نزدیک ہے، ملے گی اور وہ خلود (ہمیشگی) سے کم ہے اور وہ بھی قابل مغفرت نہیں ہے اور باقی گناہوں کا اللہ کی طرف سے بخشا جانا ہو سکتا ہے：“

محمد بن عبد الوہاب نے جو کچھ کہا مولانا اسماعیل نے بھی وہی کہدیا۔ حالانکہ حقیقت امر اس کے خلاف ہے شرک اکبر پا شرک و شبہ اکبر الکبائر گناہ ہے۔ یعنی سب برٹے گناہوں سے بڑا گناہ ہے اس کے سوا جو بھی گناہ ہے وہ یا صغریہ ہے یا بکیرہ صغریہ گناہ و ضوکرنے سے نماز پڑھنے سے روزہ رکھنے سے، حج کرنے سے، نیک کام کرنے سے، صدق دل سے توبہ کرنے سے اللہ کے فضل و کرم سے جھر دتے ہیں۔ اور بکیرہ گناہ کی بخشش رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت سے ہوگی، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:

شَفَاعَتُ لِأَخْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أَمْيَقٍ<sup>۱۰</sup> میری "فافت میری امت کے بڑے گناہ والوں کے لئے ہے :

افسوس صد افسوس کشفاءت کے سلے میں بھی مولانا اسماعیل وہ سب کچھ لکھ گئے ہیں جو محمد بن عبد الوہاب نے اپنے رسالے میں لکھا ہے۔ اللہ تعالیٰ اجر عظیم دے عَلَامَةُ اجل مولا ! فضل حق خیر آبادی آبیز کا اپانی کو کہ انہوں نے معرکہ الارکتاب تَحْقِيقُ الْفَتْرَى فِي الْبَطَالِ الطَّغُونِ " جلد ۱۹، رمضان ۱۴۲۳ھ (مسی ۱۸۰۵ء) کو تالیف کی۔ خوش قسمتی سے یہ لا جواب کتاب ۱۹۰۹ء/۱۳۲۹ھ میں اردو ترجمے کے ساتھ پاکستان میں چھپ گئی ہے۔ شاہ عبدالعزیز کے سترہ نافی گرامی شاگردوں کے اس پر دستخط اور تصویب ہے۔ میر محوب علی جامع ترمذی میں مولانا اسماعیل کے ہم سبق اور ان کے سرگرم انصار میں سے ہیں۔ انہوں نے تقویۃ الایمان پر حاشیہ لکھا ہے انہوں نے اس کتاب کا مطالعہ کیا اور یہ لکھا :

نَجَّا شَافِعٌ وَنَظَرَتْ فِيهِ مِنْ دَعَاءِ وَجُوهٍ هَا وَغَيْرِهِمَا نَظَرَ إِلَى نَعْدَافٍ مِنْ غَيْرِ الْعِنَادِ وَالْأَعْتَادِ  
وَجَدَنَهُ حَقًا لِإِيمَانِهِ نُبَاضٌ مِنْ بَلْيَنِ يَدِيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ فَخَمَّتْ عَلَيْهِ — (محبوب علی)

"جب میں نے اس کتاب کے دعاوی اور آن کے دلائل، کسی عناد اور مخالفت کے بغیر، نظر انصاف سے دیکھئے، اُتے ایسا حق پایا کہ باطل کسی طرف سے اُسے لائق نہیں جو سکتا۔ لہذا میں نے اس پر مہر تصدیق ثبت کر دی ہے" :

یہ فالص علمی کتاب فارسی میں لکھی گئی ہے، مولانا محمد عبدالحکیم شرف قادری نے اردو میں ترجمہ کیا اور رکتبہ قادریہ نے اصل فارسی کو اور اس کے ساتھ اردو ترجمے کو لاہور سے نشر کیا ہے۔ (اردو ترجمہ ۲۵ صفحات میں ہے اور پھر ۳۳ تک اصل فارسی ہے) کتاب ازاں تا آخر شایان مطالعہ ہے۔ علامہ اجل نے آیات مبارکہ اور احادیث شریفہ سے استدلال کیا ہے۔

۳ یقین جان لینا چاہئے کہ ہر مخلوق بڑا ہوا چھوٹا وہ اللہ کی شان کے آگے چمار سے بھی ذیل ہے۔ ص ۱۶

لہ سیوطی نے الجامع الصغیر میں اس حدیث شریف کو احمد، ابو داؤد،نسائی، ابن حبان، حاکم کی روایت جابر سے اور طبرانی کی روایت ابن عباس سے اور خطیب کی روایت ابن عمر اور کعب بن مفرہ سے لکھی ہے۔

مولانا اسماعیل نے عوامِ الناس کے واسطے اردو میں یہ رسالہ لکھا ہے، وہ عوام کو سُنت کی راہ دکھار بے ہیں۔ کیا وہ دکھا سکتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ جل جلالہ کی شان اور مخلوق کی بے قدری کا بیان ایسے گرے ہوئے الفاظ سے کیا ہے؟ حضرت انبیاء علیہم السلام پر ہم ایمان لائے ہیں۔ ان کو اللہ نے رفت اور عظمت عنایت کی ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم سے فرمایا ہے:

وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَيْنِكَ عَظِيمًا۔ اور تم پر اللہ کا بڑا فضل ہے۔ — اور شادِ کرتا ہے:  
تِلْكَ الرَّسُولُ فَضَلَّنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُمْ مَنْ كَلَمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ۔  
”یہ سب سل بڑائی دی جمنے ان میں سے ایک کو ایک ہے، کوئی ہے کہ کلام کیا اسے اللہ نے اور بنند کے بعضوں کے درجے؟ اور فرماتا ہے: وَاجْتَبَيْتَا هُمْ وَهَدَيْتَا هُمْ۔ اور انھیں ہم نے پسند کیا اور راہِ سیدھی چلایا۔“

جن پر اللہ کا عظیم فضل ہو، اور جن کو اللہ بڑائی دے، اور جن کو اللہ پسند کرے اور جن کو اللہ سیدھی رائے چلائے، ان کو ایسی کریمہ تمثیل میں شامل کرنا مولانا اسماعیل ہی کا کام ہے، نجدی کی پیرودی نے ان کو اس راہ پر لگایا ہے۔ علماء اہل سنت و جماعت کی صدھا کتابوں کا مطالعہ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے کرچکا ہوں، کسی ایک نے بھی ایسی کریمہ تمثیل نہیں لکھی ہے۔ علامہ ابن مزدوق نے اپنی کتاب ”التوسل بالتبی وَ جَهَلَةُ الْوَهَابِیْنَ“ میں محمد بن عبدالوہاب کی کچھ عبارتیں اس قسم کی لکھی ہیں۔ ہو سکتا ہے کہ مولانا اسماعیل نے بعض عبارتوں کو سُننا، یا دیکھا ہو۔ مولانا اسماعیل نے تقویۃ الایمان کے صلا یہ میں یہ بھی لکھا ہے:

”اویا و انبیا ، امام و امام زادہ و پیر و شہید یعنی جتنے اللہ کے مقرب بنے ہیں وہ سب انسان ہیں: ورنہ عاجزاً اور ہمارے بھائی، مگر ان کو اللہ نے بڑائی دی، وہ بڑے بھائی ہوئے۔ ہم کو ان کی فرمان برداری کا حکم کیا، ہم ان کے چھوٹے ہیں۔“  
مولانا اسماعیل اس عبارت کے لکھنے سے پہلے سورہ حجرات کی چھٹی آیت پر خیال کر لیتے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ”آتَيْتُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنَ الْفُقِيرِ مَوَازِنَةً أَفَهَا تُحْمَلُ؟“ اور پھر اپنے چھا شاہ عبدالقدار کا ترجمہ دیکھ لیتے۔ انھوں نے یہ ترجمہ کیا ہے:

لہ ملاحظ کریں التوسل بالتبی کا ص ۲۳۵ و ص ۲۳۶۔

”بُنیٰ سے لگاؤتے ہے ایمان والوں کو زیادہ اپنی جان سے اور اس کی عوت میں ان کی مائیں ہیں۔“  
برٹے بھائی کی بیوی ماں نہیں ہوا کرتی، سردار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نام بُنیٰ آدم کے آقا  
ہیں، آپ کا ارشاد گرامی ہے :

”أَنَا سَيِّدُ وَلِدِيْ أَدَمَ بْنُو هَمَ الْقِيَامَةِ وَلَا فَخَرَّبَهُ“ قیامت کے دن میں اولاد آدم کا آقا  
ہوں اور کوئی فخر نہیں ہے ” — ہم سب آپ کے غلام ہیں۔ عاکم نے مستدرک میں لکھا ہے :

”حضرت سعید بن المسیب بیان کرتے ہیں کہ جب حضرت مولیٰ خلیفہ ہوئے، منسیہ بنوی  
علیٰ حَمَدٌ لِّهِ الصَّلَاةُ وَالْتَّحَمِيَّةُ پر خطبہ پڑھا، اللہ تعالیٰ کی حمد و شناکے بعد فرمایا :  
آیتٰ النَّاسُ إِنِّيْ قَدْ عَلِمْتُ أَنَّكُمْ تُوْسُوْنَ مِنْتَ شِدَّةَ وَغُلْظَةَ وَذَلِكَ أَنِّيْ  
كُنْتُ مَعَ رَسُوْلِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَنْتُ عَبْدَهُ وَخَادِمَهُ وَكَانَ  
كَمَا قَالَ اللَّهُ بِالنُّورِ مِنْيَنْ رَوْفًا رَّجِيْمًا فَكُنْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ كَالْسَّيْفِ إِلَّا أَنْ  
يَغْيِيْدَ فِيَ اللَّهِ أَوْ يَنْهَا فِيَ عَنْ أَمْرِ فَآشْكَفَ وَاللَا أَفْدَمَتْ عَلَى النَّاسِ إِمْكَانِ لِيْنِيْهِ“

(اے لوگو! میں سمجھتا ہوں کہ تم مجھ میں شدت اور سختی کا احساس کرتے ہو اور چونکہ میں رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم کی خدمت میں رہا۔ میں آپ کا غلام اور خدمت گار بن کر رہا۔ کیوں کہ آپ کی تزویہ شان  
تھی جس کا بیان اللہ نے کیا ہے؟ مومنوں پر نہایتِ تم اور شفقت کرنے والے؛ لہذا میں آپ  
کے حضور یہی سنگی تلمیز بن کر رہا مگر یہ کہ اشدِ مجھ کو غلاف میں کرتا یا آپ مجھ کو کسی کام سے روکتے تو  
میں روک جاتا۔ تھا وہ: آپ کی نرمی کی وجہ سے مجھ کو لوگوں کی طرف رُخ کرنا پڑتا تھا۔)

ایک صاحب علم و فضل و معرفت نے بیان کیا ر حضرت علیؑ فتحی اللہ عنہ نے ایسے شخص کو  
جواب دیتے ہوئے فرمایا: أَنَا عَبْدُ مِنْ عَبْدِ مُحَمَّدٍ۔ میں حضرت محمد کے غلاموں میں سے ایک  
غلام ہوں۔ اس وقت میرے ساتھ ابن القم حضرت حافظ محمد ابوسعید بن حضرت شاہ محمد معصوم  
بن حضرت شاہ عبدالرشید بن حضرت شاہ احمد سعید کھی تھے۔ حضرت علیؑ کے ایمان افراد جواب کے  
شن کر آپ نے فرمایا :

مَا حَسِنُ قَوْلِ الْمُرْتَضَى فِي أَخْمَدٍ إِنَّ لَعَبْدَ مِنْ عَبْدٍ مُحَمَّدٌ<sup>۱</sup>

”حضرت احمد مجتبی صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق حضرت علی مرتضیٰ کرم اللہ وجہہ کی بات میں کیا ہی دل آویزی ہے کہ میں حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے غلاموں میں سے ایک غلام ہوں۔“

ہمارے حضرات عالیٰ قدر بڑی نیاز مندی سے کہا کرتے تھے :

مَنْ كَيْسَمْ كَهْ بَأْتُوْ دَوْسَتِي زَنْمٌ چندیں سگان کوئے تویک کرِیْنْ نَمْ  
تو حید کی حفاظت - اور نام نہاد شرک سے بچاؤ کے نام پر محمد بن عبد الوہاب کی پیروی میں  
مولانا اسماعیل کس ہاؤی کی طرف عاجز، جاہل اور ناسیمہ افراد کو لے جا رہے ہیں۔ اسی قباحت  
کو دیکھ کر مولانا مخصوص اللہ نے تحریر فرمایا ہے :

”ہمارے خاندان سے دو شخص یہی پیدا ہوئے کہ دونوں کو امتیاز اور فرق نہیں تو اور  
حیثیتوں اور اعتقادوں اور اقراروں کا اور نسبتوں اور اضافتوں کا نہ رہا تھا۔“  
اللہ تعالیٰ کی بے پرواں سے سب کچھ چمن گیا تھا۔“<sup>۲</sup>

محمد بن عبد الوہاب اور مولانا اسماعیل کو عاجز جاہل مسلمانوں میں دنیا بھر کا شرک نظر آگیا۔  
اور میں نے اپنے حضرت والد شاہ عبداللہ ابوالخیر قدس سرہ کو بارہا یہ فرماتے سنائے :  
”اس وقت کے مسلمانوں کے اعمال میں کمزوریاں تھیں لیکن آخرت پر ایمان  
اور یقین کامل میں بہت پختہ اور بڑے ثابت قدم تھے :“

مولانا عاشق الہی نے مولانا محمود الحسن کا یہ بیان لکھا ہے :

”فرمایا : مولوی عاشق الہی ! ایک بات کہوں ، ہم نے اپنے بڑوں سے سنا ہے کہ  
ہندوستان میں علم کی اتنی کمی تھی کہ دُور کیوں جاؤ ، ہمارے اضلاع میں جنازہ

لئے افسوس صد افسوس کی میشیقون دہران دمحترم برادر اچانک بہ روزہ شنبہ تیس صفر ۱۳۰۳ء یعنی  
۶ دسمبر ۱۹۸۳ء دن کے گیارہ نجع کر سترہ منٹ پر راپور میں حلت فرمائے خلدوں بریں ہوئے اور رات کو  
نو بجے میرے جدی امجد حضرت شاہ محمد علی کے پہلو میں جانب غرب مدفوں ہوئے۔ إِنَّا إِلَهُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ  
ترجمہ اللہ وَرَضیَ عنہُ .

امروز گراز رفتہ عزیزاں خبرے نیست      فرداست دریں بزم زماں ہم اثرے نیست  
۷۷ ملاحظہ کریں تذکرۃ المخلیل ، ص ۱۸۱ و ۱۸۲ ۔

پڑھانے والا مشکل سے ملا تھا، آج علم کی کثرت کا یہ حال ہے کہ شہر تو شہر کوئی قصبہ نہ  
شاید کوئی گاؤں بھی ایسا نہ ہو جہاں کوئی مولوی نہ مل جائے۔ اس کے بعد دوسرا بہلو  
دیکھو کہ غدر کا زمانہ گزرے کچھ مدت نہیں ہوتی کہ ابھی اس کے دیکھنے والے بھی زندہ  
ہیں اور یہ سب کو معلوم ہے کہ پچھانی گردی ہوتی تھی اور ان ناکردار مظلوموں کا پرابند حا  
ہوا تھا، جن کو پچھانی کا حکم دیا جا چکا تھا۔ وہ لوگ آنکھ سے دیکھ رہے تھے کہ ایک—  
نشش کو اتارا جا رہا اور دوسرے زندہ کو چڑھا یا جا رہا ہے، اس طرح پرموت ان کے  
نظر کے سامنے تھی اور ان کو عینِ تیقین تھا کہ چند منٹ بعد میرا شمار مُردوں میں  
ہوا جاتا ہے، با اس ہمدرد کوئی جھوٹوں بھی ان کے متعلق ضعفِ ایمان کا یہ الزام نہیں  
لگاسکتا کہ کسی بچتے بھی موت سے ڈر کر اسلام سے انحراف یا تبدلِ ذہب کا خیال  
کیا ہو باوجود قلتِ علم او غلبہ جہالت کے ان کا ایمان اتنا پختہ تھا کہ مزنا قبول تھا  
مگر ذہب پر حرف آنا قبول نہ تھا اور آج با اس کثرتِ علم ضعفِ ایمان کا یہ حال  
ہے کہ ڈنڈے کے خوف یا دوپیے بلکہ دو حرف انگریزی عطیہ کی طمع دلا کر جو چاہے  
کہلاؤ، عجب بات ہے۔ قلتِ علم کے وقت میں ایمان میں اتنی قوت اور کثرت  
علم کے زمانے میں ایمان کی اتنی مکروہی۔

اس کے بعد فرمایا:

”سچ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ ایک جگہ علامتِ قیامت بیان کیا علم کا کم  
ہونا اور دوسری جگہ فرمایا کہ قیامت کے قریب علم زیادہ ہو جائے گا، اہل باطن نے بغیر  
دیکھے نور فرات سے تطبیق دی تھی مگر ہم برصیبوں نے اس وقت کو آنکھوں سے  
دیکھ لیا کہ صورتِ علم کثیر ہو گئی مگر حقیقتِ علم قلیل ہو گئی اور یہی خاص علامت ہے قرب  
قیامت کی۔“

مولانا اسماعیل کی اس کریمیہ عبارت ”چمار سے بھی ذیل ہے“ کے جواز کے لئے ایک

لئے ڈاکٹر محمد اشرف نے اپنی کتاب ”ہندستانی مسلم سیاست پر ایک نظر“ کے صفحوں میں لکھا ہے: انگریزوں کی بربریت کا  
اندازہ اس ایک واقعہ سے ہو گا کہ صرف دہلی میں انہوں نے تائیس ہزار مسلمانوں کو پچھانی پر لشکریا۔

حدیث سے استدلال کیا گیا ہے، جس کو شیخ الشیوخ حضرت شہاب الدین سہروردی قدری صریح نے اپنی کتاب میں لکھا ہے۔ حدیث کے الفاظ یہ ہیں :

لَأَيَكُمْ إِيمَانُ النَّبِيِّ حَتَّىٰ يَكُونَ النَّاسُ كَالْأَبَاءِ عِزْرًا.

”کسی کا ایمان کامل نہ ہو گا جب تک کہ لوگ اس کے نزدیک اونٹ کی مینگنیوں جیسے نہ ہوں“؛ اب یہاں پہلا سوال یہ ہے کہ یہ حدیث ہے بھی یا نہیں۔ حضرت شیخ الشیوخ نے سند نہیں لکھی ہے اور بھر ”النَّاسُ“ کے آلف لام کو متعلق دیکھنا ہے کہ یہ عہدِ ذہنی کے لئے ہے یا عہدِ فارجی کے لئے یا یہ استغراق کے واسطے ہے۔ عہدِ ذہنی یا عہدِ خارجی کی صورت میں وہی افراد مراد ہوں گے جن کا خیال ذہن میں ہے یا خارج میں ہے، اور استغراق کی ہوتی میں عموم ہے اور ”مَا مِنْ عَاقِمٍ إِلَّا وَقَدْ حُصِّنَ“ مشہور و معروف قول ہے کہ ”عام میں تحصیص ہوا کرتی ہے“ اور کوئی عام اس سے خالی نہیں۔ لہذا شیخ الشیوخ کی نقل کردہ عبارت کا یہ مطلب ہوا کہ کسی کا ایمان اس وقت تک کامل نہ ہو گا جب تک کہ لوگ اس کی نظر میں اونٹ کی مینگنیوں کی طرح بے وقت نہ ہوں؛ بجز آن افراد کے جن کو اللہ نے بڑائی دی ہے۔ مولانا اسماعیل نے بڑا اور چھوٹا لکھ کر ہر تاویل کا راستہ بند کر دیا ہے۔ افہدِ حضیر فرمائے۔

۵: اُس شاہنشاہ کی توبیہ شان ہے کہ ایک آن میں ایک حکم گن سے چاہے تو کروڑوں نبی اور ولی اور جن و فرشته، جبریل اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم پیدا کر ڈالے۔ ص ۳  
مولانا اسماعیل یہ سب کچھ توحید کی حفاظت کے لئے کر رہے ہیں، پر ورد گار جلت جسمتہ سورہ نسا کی آیت (۲۳) میں فرماتا ہے :

إِنْ يَشَاءُ يُذْهِبُكُمْ أَيْمَانَ النَّاسِ وَيَأْتِيُّكُمْ بِآخَرِينَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ قَدِيرًا.

”اگر چاہے تم کو دور کرے لوگو! اور لے آوے اور لوگ اور اللہ کو یہ قدرت ہے۔“

اگر مولانا اسماعیل اس مقام میں اس آیت مبارکہ کا مفہوم لکھ دیتے تو کیا نفس واقع ہوتا ہے شک اس آیت مبارکہ میں حضرت جبریل علیہ السلام اور خاص کر محبوب کبریا سردارِ محل انبیاء حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا اسم گرامی نہیں ہے اور مولانا اسماعیل کو یہی مبارک نام ذکر کرنا تھا۔

لہ ملاحظہ کریں عواف المعرف کے تمریبے باب کی تیسرا فصل۔

اس مسئلے میں علامہ اجل مولانا فضل حق خیر آبادی رحمہ اللہ نے اپنی تحقیق بھری کتاب **الْحَقِيقَةُ الْفَتْوَى** میں تفصیل سے بحث کی ہے اور سا مولانا محمد شریف ۔ مولانا حاجی محمد قاسم ۔ مولانا محمد حیات آری ۔ مولانا کریم اللہ ۔ مولانا محمد رسید الدین غانش ۔ مولانا مخصوص اللہ ۔ مولانا محمد رحمت ۔ مولانا عبد الناقق ۔ مولانا محمد عبید اللہ ۔ مولانا محمد موسیٰ ۔ مولانا خادم محمد ۔ مولانا احمد سعید مجددی (اس عائز کے قبلہ اجدہ والد بزرگ) ۔ مولانا محمد شریف ۔ مولانا محمد حیات ۔ مولانا صدر الدین ۔ مولانا حسین الدین ۔ مولانا مسیہ محبوب علی نے تائید اور تصویب فرمائی ہے۔ میں نے اس کتاب کا مطالعہ کیا ہے اور یہ اثر لیا ہے کہ اگر کوئی شخص انصاف کی نظر سے اس کا مطالعہ کرے گا وہ ان اکابر کا ہمنوا بنے گا۔ یخفرات اپنے وقت کے **مُنتَخَبَاتِ روزِ گار** تھے، ۱۲۲۰ھ میں ان کے دستخط ثبت ہوئے ہیں۔ رحمۃ اللہ علیہم اجمعین۔

⑥ کسی کی قبر یا کسی کے تھان پر دور دور سے قصد کرنا اور سفر کی رنج و تکلیف اٹھا کر میلے کچھیلے ہو کر وہاں پہنچنا اور وہاں جا کر جانور چڑھلنے اور مشتیں پوری کرنی اور کسی کی قبر یا مکان کا طواف کرنا اور اس کے گرد و پیش کے جنگل کا ادب کرنا یعنی وہاں شکار نہ کرنا، و رخت نہ کھانا، گھانس نہ کھاڑنا اور اس قسم کے کام کرے اور ان سے کچھ دین و دنیا کے فائدے کی توقع رکھنی یہ سب شرک کی باتیں ہیں، ان سے بچنا چاہئے۔ ص ۵

علامہ ابن تیمیہ کی وفات ۲۰ ذی القعدہ ۷۲۸ھ (۲۳ اکتوبر ۱۳۲۸) کو بوفی ہے۔ وہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے سردارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ مطہرہ کے لئے سفر کرنے کو تا جائز قرار دیا۔ انہوں نے اس مسئلے میں چاروں منداہ سب کے علماء سے اختلاف کیا، علماء اعلام اور ائمہ کرام نے خالص علمی پیر لیے سے ان کا رد کیا ہے۔

ابن تیمیہ نے ان تمام مبارک احادیث کو جو ثابت ہیں اور جن کی روایت ائمہ حدیث اور امت کے اکابر کرتے چلے آئے ہیں پریک جنبشِ قلم موضوعی قرار دے دیا ہے۔ ان کے زمانے میں اللہ کے فضل و کرم سے چاروں مذاہب کے بیل القدر علماء موجود تھے۔ اللہ تعالیٰ ان جنہوں کی قبروں کو نور سے معور کرے، انہوں نے ابن تیمیہ کے باطل دعوے کو بے اخسن و وجہ رذ کیا۔ اس سلسلے میں امام ترقی الدین ابوالحسن علی بنی شافعی نے کتاب **شفاء التقام في زياره خير الانعام**

لکھی ہے، ابتداء میں انہوں نے اُن پندرہ احادیث مبارکہ کو بیان کیا ہے جن کی روایت ائمہ اعلام نے کی ہے۔ ہر حدیث کے متعلق لکھا ہے کہ اس کی روایت ائمہ میں سے کس نے کی ہے اور یہ حدیث صحیح ہے یا حسن یا ضعیف، اور صرف روضہ مطہرہ کی نیت سے سفر کرنے کے کیا فضائل ہیں اور علماء اعلام نے کیا فرمایا ہے۔

علامہ سبکی کے بعد جدیل القدر علماء کرام نے اس مسئلے میں کتابیں لکھی ہیں، جیسے علامہ اجل نور الدین علی بن جمال الدین عبداللہ السید الحسینی السہودی ساکن مدینہ منورہ، آپ نے نفس کتاب "وفاء الوفا پا خبایر دار المخطوفی" صلی اللہ علیہ وسلم، دو جلدیں میں ۸۸۶ھ میں لکھی ہے، دوسری جلد کے آخر میں آپ نے ستراہ مبارک حدیثیں ائمہ اعلام کی روایت کردہ لکھی ہیں، اور ہر روایت کی کیفیت بیان کی ہے۔

علامہ مفتی صدر الدین نے رسالہ مبارکہ "مُنْتَهَى الْمَقَالِ فِي حَدِيثِ لَا شَدَّ الرِّحَالٍ" لکھا ہے اور حقیقت امر کا اظہار کیا ہے۔

علامہ ابن الہامن نے اس مسئلے میں نہایت نفیس بحث کی ہے لیکن حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد گرامی کو لکھا ہے:

مَنْ جَاءَ فِي زَائِرًا لَا تَحِمِّلْهُ حَاجَةً إِلَّا زِيَارَةً كَانَ حَقًا عَلَى أَنْ أَكُونَ لَهُ شَفِيعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ۔ "جو شخص میرے پاس زیارت کئے آئے، میری زیارت کے علاوہ اس کی آمد میں اور کوئی غرض نہ ہو مجھ پر حق ہوا کہ قیامت کے دن اس کی شفاعت کروں۔"

اور لکھا ہے کہ ایک مرتبہ صرف آپ ہی کی زیارت کی نیت سے مدینہ منورہ کا سفر کیا جائے تاکہ آپ کی شفاعت کی دولت سے سرفراز ہو۔

علامہ السيد السہودی نے لکھا ہے:

بیت المقدس کی فتح کے بعد جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ مدینہ منورہ کو روانہ ہونے لگے، آپ نے کعب احبار سے فرمایا جو کہ اسلام کو قبول کر چکے تھے: هل لئک ان تیزیر معنی ایلی المدینۃ دَنَرُ ذرْ قَبْرَ النَّبِیِّ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ۔" کیا تمہاری خواہش ہے کہ میرے ساتھ مدینہ چلو

لہ ملاحظ کریں فتح القدر، ج ۱، ص ۳۱، ۳۱۸ تھے ملاحظ کریں وفاء الوفاء، ج ۱، ص ۲۰۹۔

اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کی زیارت کرو۔ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر مطہر کی زیارت نعمتِ کبڑی اور سعادتِ عظیمی اور امرِ مشروع نہ ہو تو کیا حضرت عمر کعب احبار کو تشویق دلاتے؟ علامہ ابن جوزی نے حضرت حفصہ کی روایت لیتے نقل کی ہے کہ حضرت عمر نے یہ دعا کی:

اللَّهُمَّ قَاتِلْنَا فِي سَبِيلِكَ وَوَفِّنَا فِي بَلَدِ نِسْتِيَّكَ۔ "بَارِمُونِي تِيرِي رَاهِ مِنْ قَتْلٍ هُونَةً اَوْ تِيرِي  
نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے شہر میں مرنے کا سوال ہے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو مدینہ طیبہ ہی میں شہادت دی اور مجرہ مقدسہ میں ثانیٰ ائمۃٰ کے پہلو میں جگہ ملی۔

علامہ ابن تیمیہ حنفی نے مَنْ مَاتَ انْوَكْهَا اسْتَدْلَالَ کیا ہے، مسجدوں میں متعلق حدیثوں کو زیارت قبور پر چیکا ریا ہے اور حدیث شریف رُوْزُ الْقُبُوْرَ فَإِنَّهَا نَذِكْرُهُمُ الْآخِرَةَ كُوَنَّهُمْ مُمْسِيِّا کر دیا یعنی ”قبوں کی زیارت کرو کیوں کہ زیارت قبور تم کو آخرت یاد دلانے گی۔“ اور آئی حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب پنی امت کو اپنی مبارک قبر کی زیارت کی تشویق دلائی ہے اُن سب ثابت احادیث مبارکہ کو موضوعی قرار دے دیا اور وہ افراد جو ائمۃ اعلام اور علماء کرام جس کر چکے ہیں اُن تیمیہ کے ہمروں بن گئے ہیں۔ سات سو سال سے ائمۃ اعلام اور علماء کرام جس مبارک فعل کو مستحب بلکہ قریب بہ واجب کہتے چلتے آئے ودہ یک جنبشِ قلم آٹھویں صدی ہیں حرام قرار دے دیا گیا۔

اُن تیمیہ کے پروان اپنے کو تیجتین یا حنفی نہیں کہتے بلکہ کوئی اپنے کو انصار الشَّّرِیفَہ کہتا ہے کوئی سلفی کہلاتا ہے کوئی مُوْقَدْ کا نام لیتا ہے، کوئی دہابی ہے، کوئی اسماعیلی اور کوئی سنجدی شیعی۔ یہ لوگ اب تیرہ چودہ سو سال کے بعد احادیث شریفہ کی روایات میں بحث کرتے ہیں، اتنا خیال نہیں کرتے کہ سورج گھن کی نماز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے باتفاق علماء کرام صرف ایک مرتبہ پڑھائی ہے۔ کوئی کہتا ہے کہ آپ نے ہر رکعت میں ایک رکوع کیا، کوئی کہتا ہے: ہر رکعت میں دو رکوع، کوئی کہتا ہے: تین رکوع، کوئی کہتا ہے: چار رکوع اور کوئی کہتا ہے: پانچ رکوع کئے۔ ائمۃ ہدایہ میں سے کسی نے کوئی روایت لی اور کسی نے کوئی دوسری چونکہ پانچوں روایتوں میں سے ایک بھی موضوعی نہیں ہے لہذا کسی پر اعتراض نہیں کیا جاسکتا۔

اب جو لوگ اپنے کو انصار سنت یا اہل حدیث یا سلفی کہتے ہیں اُن کو چاہئے کبھی کسی روایت پر عمل گریں کبھی کسی دوسری پر، وہ پانچوں روایتوں میں سے کسی ایک کو بھی نہ چھوڑیں، لیکن رکھنے میں یہ آیا ہے کہ ہندوستان سے لے کر تجھ تک سب کا عمل اُس روایت پر ہے جس کو ابن تیمیہ نے اختیار کیا ہے، یہ کہنا کہ امام بخاری کی روایت اولیٰ ہے، حکم کے سوا اور کچھ نہیں، امام بخاری ہوں یا کوئی دوسرے محدث، اُن کی نظر راویوں کے احوال پر ہوتی ہے۔ اگر احوال درست ہیں، حدیث ثابت ہے، یہ ثبوت اس امر کو منسلک نہیں کہ حقیقت امر بھی۔ یہی، ہو سورج گھن کی نماز کا بیان ابھی گزر آہے، ثابت روایتیں پانچ، میں اور ان میں سے صرف ایک مطابق حقیقت ہے باقی چار غیر مطابق ہیں۔

میں ایک شال صحیح امام بخاری سے پیش کرتا ہوں تاکہ مسئلہ واضح ہو، ملاحظہ فرمائیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نکہ مکرہ سے، بحرت فرمائے مدینہ منورہ کو روانہ ہوئے، اور مدینہ منورہ سے تقریباً تین میل پہلے بنی عزوب بن عوف کی بستی میں جس کو قباء کہتے ہیں، چند روز قیام کیا اور پھر مدینہ منورہ تشریف لائے۔ قباء میں آپ نے کتنے دن قیام فرمایا، اس سلسلے میں صحیح بخاری میں تین روایتیں ہیں<sup>۱</sup>: ایک بابٌ هَلْ يُبَشِّرُ قُبُوْرَ مُشْرِكِي الْجَاهِلِيَّةِ وَ يُخَذِّلُ مَتَّهَا مَسَاجِدَ میں کہ چوبیس رات آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے وہاں قیام کیا اور راوی حضرت انس ہیں، دوسری، بحرت کے بیان میں حضرت عائشہ سے تین بڑے صفات کی روایت میں بضع عشرہ کیلہتہ ہے، یعنی کچھ اور دس راتیں، اور تیسرا روایت بابٌ مَقْدَمَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ میں ہے کہ آس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے چورہ شب وہاں قیام کیا۔ یہ روایت بھی حضرت انس کی ہے، پہلی روایت اور تیسرا روایت میں تعارض ہے، ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں اس کا اعتراف کیا ہے۔ یہ تین روایتیں اگر صحیح بخاری میں ہیں، آہل سیرا اور أصحاب معاشری نے ان میں سے ایک بھی نہیں ہیں۔

امام حافظ فتح الدین ابو الفتح محمد بن عمری اندلسی اشبيلی صری معروف ہے ابن سید انناس نے لکھا ہے<sup>۲</sup>:

لہ ملاحظہ کریں صحیح بخاری مطبوعہ مولانا احمد علی سہار پوری۔ ص ۶۱ و ۵۵۵ و ۵۶۰۔

لہ ملاحظہ کریں مجموعۃ الأئمۃ فی فتویں المخازی فی الشَّمَائیلِ وَالشَّمَائیلِ، جلد اول، ص ۱۹۳ و ۱۹۴۔

قَالَ أَبْنُ إِسْحَاقَ وَأَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي بَنْيِ عَمْرٍ وَبْنِ عَوْفٍ  
يَوْمَ الْإِثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْثَّلَاثَاءِ وَيَوْمَ الْأَمْرِ بِعَادٍ وَيَوْمَ الْخَمِيسِ وَأَسَّسَ مَسْجِدَهُمْ  
ثُمَّ أَخْرَجَهُ اللَّهُ مِنْ بَيْنِ أَخْطَرِهِمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَبَنْوَعَمْرٍ وَبْنِ عَوْفٍ يَرْعَمُونَ  
أَتَهُ مَكَّةَ فِيهِمْ أَكْثَرٌ مِنْ ذَلِكَ وَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ أَنَّسٍ مِنْ طَرِيقِ الْبُخَارِيِّ  
إِفَاتَهُ فِيهِمْ أَرْبَعَ عَشَرَةَ لَيْلَةً وَالْمَتَهُورُ عِنْدَ أَصْحَابِ الْمَعَازِيْ فَإِذْ كَرَّةُ أَبْنُ إِسْحَاقَ.

”ابن اسحاق نے کہا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بنی عمرو بن عوف میں پیر منگل، بُدھ، جمعرات قیام کیا اور بنی عمرو بن عوف کی مسجد (قباہ کی مسجد) کی تاسیس کی اور جمعہ کے دن وہاں سے اللہ تعالیٰ آپ کو ( مدینہ منورہ ) لے گیا۔ بنی عمرو بن عوف کا فیال ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قیام ان کے پاس زیادہ رہا ہے اور بخاری کے طریقے سے تور دوایت ہم کو انس کی یہنچی ہے اس سے قیام کی مدت چودہ رات ہوتی ہے، لیکن اصحاب معاذی کے نزدیک ابن اسحاق کا بیان مشہور ہے۔“

چوں کہ محمد بن اسحاق نے تاریخ اور واقعات کی بنا پر یہ مدت مقرر کی ہے اس لئے اہل سیرا اور اصحاب معاذی نے ان کے قول کو اختیار کیا ہے۔ ہی کیفیت حضرات ائمہ مجتہدین کی ہے وہ حقائق ثابتہ اور واقعات صحیحوں کی بنا پر صحیح روایت کو چھوڑ دیتے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں کہ امام مالک امام زہری کے خاص شاگردوں میں سے ہیں اور جو روایت از مالک از زہری از نافع از ابن عمر ہو، تمام محدثین کے نزدیک صحیح اور مستلزم روایت ہے اور اس سلسلے کو ”سلسلۃ الدلایل“ کہتے ہیں۔ امام مالک کو زہری سے رفع یہنچن کی روایت یہنچی ہے، معنہ اسے آپ کا مذہب یہ ہے ۱۷:

رَفِعَ الْيَدَيْنِ حَدَّ وَالْمَنْكَبَيْنِ عِنْدَ تَكْبِيرِهِ الْأَخْرَامَ مَنْدُوبٌ وَفِيهِ كَعْدَةٌ ذَلِكَ مَكْرُوذَةٌ .

”مکبر تحریمہ کے وقت موذھوں تک ہاتھوں کا اٹھانا بہتر ہے اور اس کے علاوہ مکروہ ہے۔“

۱۷ ملاحظہ کروں یہ کتاب الفقہ علی المذاہب الاربعة (قسم عبادات) ص ۲۰۱ : یہ کتاب نہایت مستند ہے، ۱۳۲۱ھ/۱۹۴۲ء میں مصر کی وزارت اوقاف نے ازہر کے علماء کہا کہ کام کیا کردہ چاروں خاہبہ کے ساتھ خاز، روزہ، زکات، ریح اور قربانی نہایت آسان طریقے پر بیان کریں ہر مذہب کے مسائل کا بیان اسی ذہبہ کے علماء کریں۔ چنانچہ علماء کرام کی جماعت نے یہ کتاب مرتب کی اور ۱۳۲۳ھ/۱۹۴۸ء میں یہ کتاب بچپی۔

یعنی رکوع کو جلتے وقت یا رکوع سے اٹھتے وقت یا دوسری رکعت کے لئے اٹھتے وقت رفع یہیں کرنا مکرہ ہے۔

مذینہ منورہ میں اکابر صحابہ کے جلیل القدر سات شاگرد تھے، ان کو فُقَہَاءِ سبعہ مذینہ کہتے ہیں۔ ان کے اسماء گرامی یہ ہیں :

۱۔ سعید بن المیتب، ۲۔ عروۃ بن الزبیر، ۳۔ قاسم بن محمد بن ابی بکر صدیق،  
۴۔ خارجہ بن زید بن ثابت، ۵۔ عبیداللہ بن عبد اللہ بن عقبہ بن مسعود، ۶۔ سلیمان بن یسار۔  
اور ساتوں میں میں قول ہیں : (ایک) ابو سلمہ بن عبد الرحمن بن عوف،  
(دوسرا) سالم بن عبد اللہ بن عمر بن خطاب، (تیسرا) ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن ہشام۔  
اگر ان سات حضرات کا کسی مسئلے میں اتفاق ہو جاتا تھا اور ان کے اتفاق کے خلاف کوئی صحیح روایت ہوتی تھی، امام مالک فقبلے سبعہ کے اتفاق کو افتیا کرتے تھے۔

چاروں برحق اماموں کا زمانہ قریونِ ثلائۃ رہا ہے جس کی خیریت اور خوبی کی خبر سردار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے دی ہے، ان حضرات کو اللہ تعالیٰ نے مقبولیت عطا کی۔ بارہ سو سال سے تمام دنیا کے مسلمان ان کی پیروی کر رہے ہیں، اس عرصے میں ہزار ہا علماء اعلام ان حضرات کے بیان کردہ ہر ہر مسئلے کو بار بار پرکھ کر کے ہیں اور اس پر مہرِ تصدیق لگا کر کے ہیں۔ ان حضرات کو چھوڑنا اور آٹھویں یا بارہویں صدی کے کسی فرد کو اپنا مقتدا بنانا کہاں کی داشمنی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تاکید فرمائی ہے کہ سَوَادِ أَعْظَمَ کا ساتھ دو۔ آپ نے یہ نہیں فرمایا ہے کہ تم پہلے ان کو پرکھو اور پھر ساتھ دو، بلکہ آپ نے یہ ارشاد کیا ہے : "میری امت گمراہی پر اتفاق نہیں کرے گی۔"

حضرت عبد اللہ بن مسعود نے فرمایا ہے : مَارَأَهُ الْمُسْلِمُونَ حَسَنًا فَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ حَسَنٌ۔  
"جس کو مسلمان اچھا سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک اچھا ہے" وَكَفَى بِابْنِ مَسْعُودٍ حَجَةً وَ  
إِمَامًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ۔

آں امامانے کے گردند اجتہاد رحمت حق بر روان جملہ بار  
روح شان در صدر رحمت شاد باد قصر دیں از علم شان آباد بار

۷) قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : أَوْفِيْقَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ . ترجمہ: ”فرمایا اللہ نے سورہ انعام میں: یا گناہ کی چیز مشہور کی گئی ہوا اللہ کے ہوائے اور کی کر کے ف“ یعنی جیسا سورہ اور تو ہو اور مردار ناپاک اور حرام ہے کہ گناہ کی صورت بن رہا ہے کہ اللہ کے سوئے اور کسی کا شہر یا۔ اس آیت سے معلوم ہوا کہ جانور کسی مخلوق کے نام کا نہ شہرائے اور وہ جانور حرام ہے اور ناپاک۔ اس آیت میں کچھ اس بات کا مذکور نہیں کہ اس جانور کے ذبح کرنے کے وقت کسی مخلوق کا نام لجھے جب حرام ہو، بلکہ آتنی بات کا ذکر ہے کہ کسی مخلوق کے نام پر جہاں کوئی جانور مشہور کیا کہ یہ سید احمد کبیر کا ہے یا یہ بکرا شیخ سُدُد کا ہے سو وہ حرام ہو جاتا ہے۔ ص ۱۵

یہ آیت مبارکہ سورہ انعام کی آیت ۱۲۵ ہے اور نجدی کے رسالے میں چوبیسویں آیت ہے۔ اس کے **الْفَصْلُ الرَّابِعُ فِي رَدِ الْإِشْرَاكِ فِي التَّعْبَادَةِ** کی پانچویں آیت ہے، اور تقویۃ الایمان میں بھی چوبیسویں آیت ہے اور اس کی **الْفَصْلُ الرَّابِعُ فِي رَدِ الْإِشْرَاكِ فِي التَّعْبَادَةِ** کی پانچویں آیت ہے۔

نجدی نے آیت شریفہ لکھ کر لکھا ہے: **أَلْمَرَادُ مَا فِيْ فِيْ خَقِيْهِ أَنَّهُ لِبَنِي أَوْلَيٍ يَصِيرُ حَرَامًا وَنَجَّسًا مِثْلَ الْخَنْزِيرِ، لَأَمَّا ذُكْرَ اسْمِ غَيْرِ اللَّهِ عِنْدَ ذَبْحِهِ فَإِنَّ هَذَا الْمَعْنَى تَحْرِيفٌ لِلْقُرْآنِ مُخَالِفٌ لِجَمِيعِ الْمُفَسِّرِينَ.**

”(اس آیت سے) مراد یہ ہے: جس کے متعدد کہا جائے کہ یہ نبی کے لئے ہے یا ولی کے لئے ہے وہ حرام اور بحس ہو جاتا ہے مثل سورت ہے۔ یہ مراد نہیں ہے کہ غیر اللہ کا نام ذبح کے وقت لیا جائے کیوں کہ یہ ترجمہ قرآن کی تحریف ہے اور جمہور مفسرین کے خلاف ہے۔“ ناظرین ملاحظہ کریں کہ مولانا اسماعیل کی کتاب کے فصل کا ولی نام ہے، مولانا نے اس فصل کی آیات کو اسی ترتیب سے لکھا ہے جس ترتیب سے نجدی نے اپنے رسالے میں لکھا ہے، البتہ نجدی نے پانچ آیتوں پر اتفاقاً کی ہے اور مولانا نے چھٹی آیت: **يَا أَصَاحِبَ السِّجْنِ** کا اضافہ کیا ہے۔ مولانا نے نجدی کی پوری پیروی کی ہے، اس نے اگر خنزیر لکھا ہے آپ نے بھی سورت کھا ہے۔ اور **أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ** کا وہی ترجمہ اور بیان کیا ہے جو نجدی نے کیا ہے، کاش مولانا اپنے چمچا شاہ عبدالقدار کا ترجمہ اٹھا کر دیکھ لیتے۔ شاہ عبدالقدار تحریر فرماتے ہیں:

"یا گناہ کی چیز جس پر پکارا اللہ کے بواکسی کا نام۔"

مخاتر الصحاح عربی کی مشتمل لغت ہے، آہلَ کے متعلق لکھا ہے:

وَأَهْلَ الْمُعْتَمِرَ رَفَعَ صَوْتَهُ بِالْكَلْبِيَّةِ وَأَهْلَ بِالثَّئِمَيَّةِ عَلَى الدَّبِيَّةِ وَقَوْلُهُ  
تَعَالَى وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ إِلَهٍ بِهِ أَيْ نُوذِي عَلَيْهِ بِغَيْرِ إِلَهٍ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى وَأَصْلُهُ رَفْعُ الصَّوْتِ

"یعنی غرہ کرنے والے نے تبیک اللہم تبیک کی آواز بلند کی اور ذیحہ پر بلند آواز سے  
اللہ کا نام لیا اور اللہ کا ارشاد ہے 'اور وہ جس پر پکارا گیا اللہ کے بواکا نام' اور آہلَ کی  
اصل آواز کا بلند کرنا ہے۔"

امام ابو جعفر محمد بن جریر طبری نے لکھا ہے:

أَنْ يَكُونَ مَذْبُوْحًا ذَبَحَهُ ذَابِحٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ مِنْ عَبْدَةِ الْأَصْنَامِ لِصَنْمِهِ وَ  
الْهَمَّةِ فَذَكَرَ اسْمَهُ وَشَبَهَهُ فَإِنَّ ذَلِكَ الذَّبَحَ فِسْقٌ "نَعَيَ اللَّهُ عَنْهُ وَحَرَمَهُ وَنَهَى مَنْ أَمْنَ  
بِهِ مِنْ أَكْثَلِ مَا ذَبَحَ كَذَلِكَ.

"جو کہ بنت پرست مشرکوں میں سے کسی مشرک کا پسے صنم اور معبدوں کے واسطے ذبح کیا ہوا  
ہوا اور اس نے اپنے بنت کا نام لیا ہوا، ایسا ذیحہ فسق ہے، اللہ نے اس سے روکا اور اس کو  
حرام کیا ہے اور جو شخص اللہ پر ایمان لایا ہے اس کو ایسے ذیحہ کے کھانے سے منع کیا ہے۔"

علامہ جاری اللہ محمود بن عمر زمخشیری نے لکھا ہے:

سَعْيٌ مَا أَهْلَ لِغَيْرِ إِلَهٍ فِي سُقُالِ التَّوْعِيلِ فِي بَابِ الْفُسْقِ وَمِنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: وَلَا تَأْكُلُوا  
مَمَالِمَ يُذْكَرُ كِرَاسِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَائِهِ لَفِسْقٌ".

"جس پر اللہ کے بواکسی کا نام پکارا گیا اس کا نام فسق رکھا کیوں کہ ایسا کرنا فسق میں تو غل ہے  
اویسا ہی اللہ کا یہ قول ہے: 'اور نہ کھاؤ اس میں سے جس پر اللہ کا نام نہ لیا ہو اور وہ فسق ہے۔'  
یہ قول اللہ تعالیٰ کا اسی سورت کی آیت ۱۲۲ میں ہے۔

علامہ قاضی ابوسعید عبد اللہ ناصر الدین بن عمر شیرازی بیضاوی نے لکھا ہے:

لِه تَفْسِيرُ جَامِعِ البَيْانِ، جد ۳، ص ۳۷۔ لِه تَفْسِيرُ الْكَشَافِ عَنْ حَارِثِ غَوَامِضِ التَّبَرِيزِيِّ، جد ۲، ص ۲۱۲  
لِه آنوارُ التَّبَرِيزِيِّ وَآسْرَارُ التَّابَرِيزِيِّ، جد ۲، ص ۲۱۱۔

وَإِنَّمَا سُهْلَيْ مَادِيْعَةً عَلَى اسْمِ الصَّنَعِ فِي أَنْ يَعْلَمَ بِهِ فِي الْفِسْقِ .

"جو کسی شخص کے نام پر ذمہ دار کا جائے اس کا نام فرق رکھا کیوں کہ ایسا کرنا فرق میں تو غل ہے۔"

علامہ سید ابوالفضل محمد شہاب الدین الاؤسی البغدادی نے لکھا ہے:

أَصْلُ الْإِهْلَالِ رَفْعُ الصَّوْتِ وَالْمُرَادُ الدُّجُوحُ عَلَى إِسْبِيمِ الْأَصْنَامِ وَإِنَّمَا سَعَى ذَلِكَ

**فِسْقًا لِتَوَعْلِمِهِ فِي الْفُسْقِ**

"انہال کی حقیقت آواز کا بلند کرنے ہے اور مراد یہ ہے کہ بُتوں کے نام پر ذبح کیا جائے اور

اس فعل کا نام فرق رکھا گا کیوں کہ اپنا کرنا فرق میں یوری طرح ڈوبنا ہے؟

علامہ القاضی محمد شناز العثمانی نے لکھا ہے:

سَمِّيَ اللَّهُ مُسْتَحَانَهُ مَا ذَبَحَ عَلَى إِسْمَالِ الصَّنَمِ فَسُقِّا تَوَعَّلِيهِ فِي الْفِسْقِ .

”بُت کے نام پر ذبح کئے جانے کو اللہ تعالیٰ نے فُسْقَا کا نام دیا ہے کیونکہ یہ عمل فسق میں بہت بڑھنا ہے۔“

اب میں نواب صدیق حسن خاں کی عبارت ہوئی کہ اس پتا پر کہ اُن سے  
محمد کو کچھ لگاؤ ہے بلکہ اس پتا پر کہ وہ مولانا اسماعیل کے گروہ گان اور انصار میں سے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں :  
**أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ صَفَةٌ فِسْقَاً أَيْ دُبْعَ عَلَى الْأَمْسَامِ دَرَقَ الصَّوْتَ عَلَى ذَبْحِهِ بِإِسْمٍ**  
**غَيْرِ اللَّهِ .**

”بِعْلَمَةٌ أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ، فَسَقَاكِ صفتٌ هے یعنی جو بُتوں پر ذنبح کیا گیا ہوا اور ذنبح کرتے وقت  
غیرِ اللہ کا نام لیا گیا ہو۔“

صدقی حسن فارنے والی بات کہی ہے جو مفترین کرام نے کہی ہے۔ اب میں حضرات فقہاء کے ایک دو قول نقل کرتا ہوں گیوں کہ ہم کو مسائل بتانے والے ہی حضرات آخیار میں رضی اللہ عنہم اجتماعیں — فتاویٰ عالمگیری میں لکھا ہے ۔

**مُسْلِمٌ ذَبَحَ شَاهَةَ الْمَجُوسِيِّ رَبِّتْ نَارَهُمْ أَوْ الْكَافِرُ لَا يَهْتَمْ تُوَكِّلُ لِإِلَهِهِ سَمِئَ اللَّهَ**

له مُرْدَعُ العَلَى، جَذْمَهُ ۚ ۖ تَفِيرٌ مُظْهَرٌ بِجَذْمَهُ ۖ ۖ فَعَ الْبَيْانُ، جَذْمَهُ ۖ ۖ

وَيَكْرَهُ لِلْمُسْلِمِ كَذَابِ الْمُتَّارْخَانَیَہ عَنْ جَامِعِ الْفَتاویٰ.

"اگر کوئی مسلمان کسی آتش پرست کی بکری اس کے آتش کدھ کرنے یا کسی کافر کی بکری ان کے معبودوں کرنے ذبح کرے وہ کھائی جاسکتی ہے کیون کہ ذبح کرنے والے نے اللہ کا نام بیاہی" البشَّاء ایسا فعل کرنا مسلمان کرنے مکروہ ہے۔ تمار خانیہ میں جامع الفتاوی سے یہ مسئلہ منقول ہے "یعنی آگ کا پچماری آگ کے واسطے اور آگ کے نام پر جانور خریدتا ہے اور کوئی کافر دشک اپنے معبودوں کے نام پر جانور ذبح کر رہا ہے اور ذبح کرنے والا مسلیم ہے" وہ چھری پھیرتے وقت اللہ جل جلالہ کا پاک نام لیتا ہے وہ جانور حلال طیب ہے۔ اللہ کے نام کی برکت تمام اثرات بد سے پاک و صاف کر دیتی ہے۔ چون کنجدی نے لکھا ہے :

لَا مَا ذَكَرَ إِسْمُهُ غَيْرُ اللَّهِ عِنْدَ ذَبْحِهِ فَإِنَّ هَذَا الْمَعْنَى تَحْرِيفٌ لِلْقُرْآنِ مُخَالِفٌ لِجَهْوَةِ الْمُفَتَّرِينَ

"ذیکر غیر اللہ کا نام ذبح کے وقت لیا جائے۔ یہ قرآن کی تحریف اور جہوڑہ مفسرین کے خلاف ہے۔"

مولانا اسماعیل نے تفاسیر کو دیکھے بغیر نجدی کے قول کو لے لیا، اگر مولانا اسماعیل اور نہیں صرف علامہ الحافظ عمار الدین ابوالغفار اسماعیل بن کثیر القرشی الدمشقی شاگرد علامہ ابن تیمیہ کی "تفسیر القرآن العظیم" اٹھا کر دیکھ لیتے اس لغزش سے محفوظ رہتے۔ مختصر طور پر کچھ بیان اس مبارک تفسیر سے لکھتا ہوں جس کو تحقیق مطلوب ہوا مسلسل کتاب کی طرف رجوع کرے۔ لکھا ہے :

ابوداؤد نے آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد نقل کیا ہے : ذَبْحَةُ الْمُشْرِمِ حَلَالٌ ذَكْرُ اسْمِ اللَّهِ أَوْ لَهُ يَدْعُ كُلُّ إِنْسَانٍ ذَكْرٌ لَمْ يَذْكُرْ إِلَّا سَمْ اَللَّهُ". مسلمان کا ذبح حلال ہے۔ اللہ کا نام لیا ہو یا نہ لیا ہو، کیون کہ اگر وہ نام لیتا تو اشدہ ای کا نام لیتا۔ ابن عباس نے کہا ہے : اگر مُسْلِمٌ نے ذبح کیا؛ دراصلہ کا نام نہ لیا۔ کھالیا جائے فَإِنَّ الْمُسْلِمَ قَتِيهٗ إِسْمٌ مِنْ أَسْمَاءِ اللَّهِ۔ کیون کہ مُسْلِمٌ میں اللہ کے پاک ناموں میں سے ایک نام موجود ہے۔" وہ مُؤْمِن ہے اور مُؤْمِن رب العزت کا نام ہے۔ ابن کثیر نے ائمہ ہذا کے مذہب کا بیان کیا ہے، اور لکھا ہے کہ اگر بھول کر اللہ کا نام نہیں بیاگیا ہے، نقسان نہیں۔ ذبح جائز ہے اور اگر قصداً چھوڑا ہے "لَهُ تَحْلَعُ" تو وہ حلال نہیں ہے۔ امام مالک، امام احمد، امام ابوحنیفہ اور اسحق بن راهویہ کا ہی مذہب ہے :

اور بھی حضرت علی، ابن عباس، سعید بن المُسیب، عطاء، طاؤس، حسن بصری، ابوالک، عبد الرحمن بن ابی لیلی، جعفر بن محمد اور ربیعہ بن ابی عبد الرحمن کا مسلک ہے۔

اور لکھا ہے کہ اپنے نے فرمایا : **وَلَا تَأْخُذُ أَمْمَةَ الَّهِ يُمْدُدُ كَرِاسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ** ” اور نہ کہا و جس پر ائمہ کا نام نہ لیا گیا ہو ” پھر پروردگار نے مسلمین پر رحم فرمایا اور آیوْمَ أَجْلَ لَكُمُ الظَّيْبَاتُ طَعَامُ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ جَلَّ لَكُمْ نَازِلٌ فَرْمَانٌ ” آج حلال ہوئیں تم کو سب چیزیں سُتھری اور کتاب والوں کا کھانا تم کو حلال ہے ”

جو شخص تمام دنیا کے مسلمانوں کو ابو جہل سے شدید تر کافروں مشرک سمجھے اور اس کے پیروان میں سے کسی کو مسلمانوں کے ہر قتل میں شرک نظر آجائے ایسے افراد بھی کچھ کہیں گے اور لکھیں گے۔ ان کو معلوم نہیں کہ ہر سلم میں مُؤْمِن کی شان جھلک رہی ہے اور اس کی رحمت کہہ رہی ہے :

**أَمَّةُ مُدَّنِبَةٍ وَرَبٌّ غَفُورٌ** ” امت خطا کا رہے اور رب آمر زگار ہے ”

علامہ شہیر سید محمد امین معروف بے ابن عابدین شامی نے اس مسئلے میں اچھی تحقیق کی ہے، ان کے کلام کا خلاصہ لکھتا ہوں، جس کو تحقیق مطلوب ہو، ان کی کتاب کی طرف رجوع کرے۔  
لکھا ہے :

ہر وہ ذبیحہ جو غیر اللہ کی تعظیم کے لئے کیا جائے، حرام ہے، اگر کسی بادشاہ یا امیر کی آمد پر اس کی بڑائی کے اظہار کے لئے صرف خود کا بہانا مقصود ہو وہ ذبیحہ حرام ہے چاہے ذبح کرتے وقت اللہ کا نام لیا ہو، اور اگر تعظیم اللہ کی منظور ہے اور مقصد نفع حاصل کرنا ہو یا عقیقہ یا ولیمہ یا مرض کی شفا یا بھی ہے یا مکان کی بُنیاد رکھی ہے یا سفر سے بخیر واپسی ہوئی ہے ذبیحہ حلال ہے۔ بُرزاںی نے لکھا ہے : جو بھی یہ خیال کرے کہ ایسا ذبیحہ حلال نہیں ہے کیوں کہ اس ہیں بھی آدم کا اکرام ملحوظ ہے، لہذا یہ اہلَغَیرِ اللَّهِ بِهِ میں داخل ہے۔ یعنی ” غیر اللہ کے لئے ذبیحہ ہے ”۔

یہ خیال قرآن، حدیث اور عقل کے خلاف ہے، کیوں کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ قصاص جانور کو نفع کرانے کے واسطے ذبح کرتا ہے۔ اگر اس کو یہ معلوم ہو کہ یہ ذبیحہ مردار ہے تو وہ جانور کو ذبح

ہی نہ کرے گا۔ ایسا خیال کرنے والے جاہل شخص کو چاہیے کہ قصاص کے ذمہ کو نہ کھائے اور خوشی کے کھانے ولیمہ، عقیقہ وغیرہ بھی نہ کھائے۔

نجدی رسالہ جو کہ تقویۃ الایمان کی اصل ہے، جمعہ ۷ محرم الحرام ۱۲۲۱ھ کو مکہ مکرمہ پہنپا اور اُسی دن وہاں کے علماء کرام نے خانہ کعبہ کے سامنے بیٹھ کر اس کا رد لکھا، وہ تحریر فرماتے ہیں:

هَذَا أَشْرِيفُ حَدِيدٌ مُخَالِفٌ لِمَا جَاءَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَفِيهِ الصَّحَابَةُ  
وَالثَّالِتُونَ وَتَبَعُهُمْ.

”یہ نبی تشریع جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی شریعت کے اور صحبۃ کرام اور تابعین اور ان کے پیروان کے سمجھنے کے خلاف ہے۔“

ابوالحسن زید کہتا ہے: عجب حسن اتفاق ہے کہ آج بھی جمعے کا دن ہے اور بسات محرم الحرام ۱۳۰۳ھ ہے اور میں اُن علماء اخیار، جیران پروردگار کے یہ الفاظ نقل کر کے اس کا ترجمہ لکھ رہا ہوں اور پڑھے ایک سو ترا سی سال کے بعد ان حضرات کی تائید اور تصویب کرتا ہوں۔ ان حضرات نے بیت اللہ کے دروازے کے سامنے بیٹھ کر حق کا اظہار کیا ہے: فَمَنْ شَاءَ فَلِيَؤْمِنْ  
وَمَنْ شَاءَ فَلِيَكُفِرْ. ”جو کوئی چاہے ملے اور جو کوئی چاہے نہ مانے۔“ میرے پیش نظر یتیڑوا  
وَلَا تُعَتِّرُوا، بَتَّرُوا وَلَا تَنْتَرُوا ہے کہ ”آسان کرو مشکل نہ بناؤ، بشارت مُناو نفرت نہ دلاو۔“  
اسی مبارک ارشاد پر تقویۃ الایمان کے تبصرے کو ختم کرتا ہوں۔

میں نے مختلف تذکروں میں مولانا اسماعیل کے احوال پڑھے، اللہ تعالیٰ کا کرم شامل حال رہا، نہ مادر چین کی مدح اشرا نداز ہو سکی اور نہ قاری چین کی قدڑح غلط راہ پر ڈال سکی۔ جو علم اور سمجھا اللہ نے دی ہے اُسی سے کام یا ہے۔ میں اس نتیجے پر ہنچا ہوں کہ تقویۃ الایمان لکھ کر مولانا اسماعیل نے محمد بن عبد الوہاب کی پیروی میں ابتدائی قدم اٹھایا ہے اور آخری قدم آپ کی تحریک جہاد ہے، کیوں کہ آپ نے دیکھ لیا کہ محمد بن عبد الوہاب کو اس وقت کامیابی ہوئی جب اُن کو ”رُكْنِ شریف“ کی پُشت و پناہی حاصل ہو گئی، چنانچہ آپ نے جہاد کی راہ، ہموار کی۔ ابتدائی مرحل خیر و خوبی

لے رکن شدید بعنی حکم آسرا ہے، یعنی قوی مددگار۔ سورہ ہود کی آیت ۸۰ میں حضرت لوٹ ملیہ السلام کے قول میں اس کا استغفار ہوا ہے۔

سے طے ہوئے اور آپ اپنے پیر و مرشد اور رفقا، کی معیت میں برائے جہاد روانہ ہوئے۔ چون کہ اس تحریک میں نجدیت کے اثرات نمایاں ہیں۔ اس لئے مختصر طور پر اس کا بیان کرتا ہوں :

**جہاد :** دو شنبہ، جادی الآخرہ ۱۲۳۱ھ (۷ جنوری ۱۸۲۶ء) کو مولانا اسماعیل اپنے پیر و مرشد جناب سیداحمد اور مجاہدین کی ایک جماعت کے ساتھ رائے بری سے جہاد کے واسطے روانہ ہوئے۔ یہ قافلہ گواتیار، اجیر، سندھ، بلوچستان، قندھار، مقر، غزنی، کابل، هفت آشیاب، چارباغ، جلال آباد، پشاور ہوتا ہوا ماہ جادی الاول ۱۲۳۲ھ (Desember ۱۸۲۶ء) کو چارسندہ کے علاقے ہشت بگر پہنچا۔ انہی ایک مہینہ نہیں گزرا تھا کہ آپ نے اپنے پیر و مرشد کو امام برحق اور امیر المؤمنین بناریا۔ اس سلسلے میں مولانا اسماعیل نے لکھلے ہے :

ہر کہ امامت آں جناب ابتداء قبول نہ کند یا بعد القبول انکار نماید، پس ہونا ست  
باغی مشتعل الدم کر قتل او مثل قتل کفار عین جہاد است و ہٹک او مثل سائر  
اہل فساد عین مرضی رب العباد، چہ امثال این اشخاص حکم حدیث متواترہ از جملہ  
کلب رفوار و ملعون اشرار اند، ایں است مذہب ایں ضعیف بدیں مقدمہ،  
پس جوابات اعتراضات معتبر ضمین ضرب پائیں فیض است ن تحریر و تقریر.

یعنی ”جو شخص آں جناب کی امامت ابتداء ہی سے قبول نہ کرے یا قبول کرنے کے بعد اس سے انکار کرنے، وہ ایسا ہاغی ہے کہ اس کا خون بہانا اعلال ہے اور اس کا قتل کرنا کافروں کے قتل کی طرح میں جہاد ہے، اس کی ہٹک کرنی فسادیوں کی ہٹک کی طرح رب العباد کی میں مرضی، کیوں کہ ایسے لوگ احادیث متواترہ کے حکم سے گئے کی چال چلنے والے ملعونین اشرار ہیں۔ اس معاے میں عاجز کا یہی سلک ہے ہذا اعتراض کرنے والوں کے اعتراضات کا جواب تلوار کی مار ہے ن تحریر و تقریر۔“

مولانا سید ابوالحسن علی ندوی کے پیش نظر مکتوب کا فلمی نسخہ رہا ہے۔ اس میں ”کلب رفوار“ کی جگہ ”کلب النار“ ہے یعنی آگ کے گئے ہے

لئے مکتوبات سید احمد شہبیڈ ص ۱۶۹، مکتبات ۳۲۔ لئے ملاحظہ کریں سیرت سید احمد شہبیڈ پہلا حصہ، ص ۵۳۳ سے ۵۳۰ تک۔

محمد بن عبد الوہاب نے ناکر دہ گناہ عاجز مسلمانوں پر شہنخوں مارنے اور قتل کرنے کے لئے خوارج وغیرہ کے مسلک کو اختیار کیا اور مولانا اسماعیل نے چار سدھ پہنچتے ہی دہی راہ دردش اختیار کر لی اور عاجز مسلمانوں کو قتل کرنے کا فتویٰ صادر کر دیا۔ واسے بر آز زانی خون کلگویان۔  
 لَىَ اللَّهُ الْمُفْرَّعُ وَالَّتِي هُوَ الْمُشْتَكِيٌّ.

مولانا اسماعیل کی یہ تحریر سب کے سامنے ہے۔ آپ نے جناب سید احمد کو امام کہا ہے اور ان کی امامت کے منکر کو دوزخی اور واجب القتل قرار دیا ہے، سمجھ میں نہیں آتا کہ مولانا اسماعیل نے روا فض کے مسلک کو لیا ہے یا خوارج کے۔ امامت کا مسئلہ روا فض کا ہے اور گناہ کبیرہ کے مرتکب کا خون بہانا خوارج کا مسلک ہے۔ چنان چہ ان خبیثوں نے حضرت علی مرضی کرَّمَ اللَّهُ وَجْهَهُ کو شہید کیا۔ اہل سنت و جماعت نے ذہامت کا قصہ کھڑا کیا ہے اور ذہامت کبیرہ کے مرتکب کو واجب القتل قرار دیا ہے۔

ہمارے سامنے سردارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے فلیفہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا واقعہ ہے: حضرت سعد بن عبادہ النصاریؓ بڑے ملیل القدر صحابی تھے، آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اُن کے حق میں دعا فرمائی ہے:

اللَّهُمَّ اجْعَلْ صَلَاتَكَ وَرَحْمَتَكَ عَلَىٰ أَلِ سَعْدِ بْنِ عَبَادَةَ .

”اے اللہ تو اپنا غاص لطف اور اپنی رحمت آں سعد بن عبادہ پر نازل فرم۔“ رضی اللہ عنہ حضرت ابو بکر کے ہاتھ پر سب نے بیعت کی لیکن حضرت علی اور ان کے چند ساتھیوں نے چھے ہیینے تک بیعت نہ کی اور پھر انہوں نے بیعت کی اور حضرت سعد بن عبادہ نے بیعت نہ کی اور وہ مدینہ منورہ سے حوزہ تشریف لے گئے اور وہاں سن چودہ یا پندرہ یا سولہ میں رحلت کر گئے۔ ان دونوں حضرات سے کسی نے تعریض نہیں کیا۔

مجھ کو کافی دن تک اس ترکیبِ مزجی لئے نے الجھایا، اتفاق سے ایک صاحب مولانا عبید اللہ سندھی کا رسالہ ”حزب امام ولی اللہ دریلوی کی اجمالی تاریخ کا مقدمہ“ لائے اس رسالے سے حقیقت امر کا پتہ چلا۔ مولانا سندھی نے صفحہ (۱۵۲) میں لکھا ہے:

لہ اراضی پر میں سعد بن عبادہ کے حال میں۔ یہ ترکیب مزجی یعنی سندھیت اور شیعیت کا امتزاج۔

”یہاں غلطی یہ ہوئی کہ شاہ صاحب کے فیصلے یعنی بورڈ کی حکمت کو نہ سمجھ کر سید صاحب کو امیر مطلق یعنی امام کے درجے پر مان لیا گیا اور یہ ان لوگوں کی مخالفت سے ہوا جو امام عبدالعزیز کے تربیت یافتہ نہ تھے، اس شکست میں اس اصولی تبدیلی کو بڑا دخل ہے۔“ — اور صفحہ ۱۶۱ میں لکھا ہے :

”مگر وہ لوگ جو نجدی اور یمنی علماء کے شاگرد تھے باز نہ آئے اور انہی لوگوں کے بے جا اصرار نے مشکلات پیدا کر دیں۔ امیر شہید نے ان کے رہنماؤ جو محمد اسماعیل اور امام شوکانی کا شاگرد اور زیدی شیعہ تھا اپنی جماعت سے نکلوادیا مگر فساد کی آگ پھر بھی بھڑکتی رہی۔“

مولانا سندھی نے یہ ظاہر کر دیا کہ وہ شخص نجدی اور یمنی علماء کا اور مولانا اسماعیل کا شاگرد تھا لیکن اس کا نام ظاہر نہیں کیا، اگر نام ظاہر کر دیتے تو بہتر ہوتا۔ غالباً یہ شخص قافلے کے ساتھ ہشت بُگر پہنچا ہے اور پہلا کام یہی کرایا ہے کہ جناب سید کی امامت کا اعلان ہو جائے۔ مولانا سندھی نے صفحہ ۱۳۸ میں لکھا ہے :

إِذْعَنِ الشَّيْخِ وَلَا يَتُّمَّ عَلَى الصَّادِقِ بُورِيٍّ أَنَّ الْإِمَامَ الْأَمِيرَ هُوَ الْمَهْدِيُّ الْمَوْعُودُ وَأَنَّهُ  
هُمْ يُسْتَشْهَدُونَ فِي الْمَعْرَكَةِ بَلْ إِحْتَفَى عَنْ أَعْيُنِ النَّاسِ وَهُوَ مُوْجُودٌ فِي هَذَا الْعَالَمِ  
”شیخ ولایت علی صادق پوری نے دعویٰ کیا ہے کہ امام امیر ہی مہندی موعود ہیں وہ رہائی میں شہید نہیں ہوئے ہیں بلکہ لوگوں کی نظرؤں سے چھپ گئے ہیں اور وہ اس عالم میں موجود ہیں۔“

میر محبوب علیؒ نے اپنی کتاب تاریخ الائمهؑ فی خلفاء الائمهؑ کے (ص ۹) میں لکھا ہے :

”میر محبوب علیؒ فرزند مصاحب علیؒ کی ولادت ہبھی محرم ۱۲۰۰ھ میں اور وفات ۱۲۸۰ھ میں ہوئی۔ ترمذی میں مولانا اسماعیل کے ہم سبق ہے میں تقویۃ الایمان پڑھائی تھا ہے جو چھپ چکا ہے، جہاد کے واسطے چار سو افراد کے ساتھ آخوند ۱۲۳۳ھ کو جاہر ہے، سینئر، مسئلہ امامت اور جناب سید کی کشوونات سے دل برداشت ہوئے اور جناب سید سے اجازت لے کر تبرات ۱۵ شعبان ۱۲۳۳ھ کو دہلی آگئے اور کتاب تاریخ الائمهؑ فی خلفاء الائمهؑ عربی میں تکمیل شروع کی ہبھی محرم ۱۲۳۳ھ کو باہتمام اور تبعہ الرمضان ۱۲۵۱ھ کو تکمیل کر فارغ ہوئے۔ کتاب دہلی میں بڑی تقطیع کی ۹۲۸ صفحات کی ہے۔ انہیں انشی ثبوت آف اسلام کا شدید واقع تعلق آبادہ دہلی میں صفت کے ہاتھ کالکھا ہوا نسخہ محفوظ ہے۔ جناب سید کے انصار میر محبوب علیؒ کو جو نام کرنے کی کوشش کرتے ہیں، کاشش میں صاحبان اس کتاب کا مظاہر کریں۔ بلا تحقیق کسی کو جو نام کرنا درست نہیں۔“

”جناب سید کی شہادت میں اختلاف واقع ہوا ہے، ان کے بعض معتقدین کہتے ہیں کہ وہ زندہ ہیں اور ان پہاڑوں میں جہاں قوم گوجرا آباد ہے روپوش ہو گئے ہیں وہ روتے ہیں اور اللہ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ غیبی امداد کرے، اور بعض کہتے ہیں کہ مولانا اسماعیل کی شہادت کے بعد وہ بھی شہید ہو گئے، ایک ہی دن میں اور ذی القعدہ کے ہمینے میں دونوں کی شہادت ہوئی ہے، اور سید کرم علی حافظ قرآن کا بیان ہے کہ مولانا اسماعیل کے باس دن بعد جناب سید جب کہ نماز پڑھ رہے تھے شہید کر دیے گئے اور ان کا سرکاث کر لاحصور بھجع دیا گیا۔ یہ لڑائی سکھوں سے ۱۲۳۶ھ میں ہوئی۔ اور القاسم اللذاب پانی پتی اور اس کے ہم خیال کہتے ہیں کہ جو شخص یہ خیال کرے کہ جناب سید کی وفات ہو گئی ہے اور دوسرے کے واسطے جائز ہے کہ امیر المؤمنین ہوئے وہ کھلّم کھلا گرا ہے۔“

اور صفحہ (۸۹۵) میں لکھا ہے :

”میں نے جب جناب سید کی مجلس کا یہ حال دیکھا، سمجھو گیا کہ یہ کام ان کے لیس کا نہیں اور مجھ کو یقین ہو گیا کہ اختلافات کے جھنگڑوں میں علماء مارے جائیں گے اور جاہلوں کا مذہب سید صاحب کے کشوفات اور معارف ہوں گے جو کہ بابت الْجِهَادِ الشَّرِيعِ میں جمہور علماء کے بیان کردہ طریقے کے خلاف ہوں گے میں نے خلوت میں جناب سید سے کہا : اے میرے سیدا جہاد کا مدار مشورے پر ہے اور جہاد امور شرعیہ میں ایک بردار کرنے ہے، لڑائی کا مدار دھوکے میں ڈالنے پر ہے۔ یہاں آپ خود دھوکہ کھا رہے ہیں، کسی دوسرے کو دھوکے میں نہیں ڈال رہے ہیں۔ میرے نزدیک پہلا حیلہ یہ ہے کہ آپ اس مقام میں اقامت فرمائیں یہاں کے باشندوں میں سے کسی ایک کی بھی مخالفت نہ کریں، جب تک کہ آپ کے پاس ہندستان سے بارہ ہزار مجاہد نہ آ جائیں۔ جب غریب الوطن صبر کرنے والے بارہ ہزار مجاہد آ جائیں تو آپ ان مقامات پر حکومت کریں اور اعلان کر دیں کہ اپنی جان و مال سے اللہ تعالیٰ کی رضا مندی کے لئے کافروں سے جہاد

کرو۔ آپ یہ نہ کہیں کہ میں امیر المؤمنین اور زین پر انہ کا خلیفہ ہوں اور میری اٹھاتہ تمام لوگوں پر واجب ہے کیوں کہ یہ نرالی بات رئیسوں اور مخدوم داروں کو وحشت میں ڈالتی ہے۔ میری اس بات کو من کر جناب سید نے کہا: جس کام کو میں نہ سنوارا ہے تم اس کو پکڑ رہے ہو، تمہاری اطاعت خاموشی کے ساتھ سنتے کی ہوئی چاہئے، ایسی خاموشی جیسی اس پہاڑ کی ہے جو میرے سامنے کھڑا ہے۔ میں نے کہا: یہ بات مجھے جیسے شخص سے نہیں ہو سکتی کیوں کہ ان امور میں مسلمانوں کو صحیع مشورہ نہ دینا میرے نزدیک حرام ہے، اب جب کہ مجھ کو آپ خاموش رکھنا چاہتے ہیں اور میں خاموش نہیں رہ سکتا تو اصلاح فی ما بین المسلمين کی وجہ سے مجھ پر لازم ہے کہ آپ سے الگ ہو جاؤں اور لوگوں کو اس اختلاف کی خبر نہ ہو، یہ مُن کر آپ نے مجھ کو ہندوستان جانے کی اجازت دی۔“

اور صفحہ (۸۹۶) میں لکھا ہے:

”میری یہ بات جناب سید سے تہائی میں ہوئی، اور جناب سید نے علانیہ یہ بات کہا: مَنْ ذَهَبَ مِنْ عِنْدِنِي إِلَى وَطَنِنِهِ مُرَاجِعًا فَقَدْ ذَهَبَ إِيمَانُهُ۔ جو بھی میرے پاس سے اپنے وطن کو لوٹ کر جائے گا اس کا ایمان گیا۔

اور میں نے جناب سید سے یہ بات بھی کہی کہ آپ مجھ کو اپنا دیل بنائ کر پشاور کے رئیسوں کے پاس بھیج دیں اور آپ ان کو لکھ دیں کہ آپ کے پاس آنے والے مجاہدوں کا راستہ وہ لوگ نہ روکیں۔ سید صاحب نے کہا: میرے نزدیک یہ صورت مناسب نہیں ہے کیوں کہ یا ر محمد کے دل میں ذرہ بھرا یا نہیں ہے، وہ تم کو قتل کر دے گا۔ میں نے سید صاحب سے کہا: اگر اس نے مجھ کو قتل کر دیا آپ کی محنت اس پر غالب آجائے گی، اور بلا سوال وجواب آپ کا ان سے قتال کرنا جائز نہیں کیوں کہ وہ لوگ آپ کی آمد سے پہلے کے یہاں کے حکام ہیں۔ یہ مُن کر سید صاحب خاموش رہے۔“

جناب سید احمد نے افغانستان کے بادشاہ امیر دوست محمد خاں کو مکتوب ارسال کیا ہے۔

اس میں لکھا ہے :

” بارہ جمادی الثانیہ ۱۲۳۲، ہجری مقدس کو مشاہیر گرام، مسلح عظام، قابل احترا  
شہزادوں، صاحبِ حشمت خوانین اور تمام خاص و عام مسلمانوں کے اتفاق رائے  
سے سب نے امامت کی بیعت اس عاجز کے ہاتھ پر کی اور جمعیت کے روز عاجز کا  
نام خطبے میں لیا گیا۔ اس خاکسار ذرہ بے مقدار کو اس بلند مرتبے کے حاصل  
ہونے کی بشارت غیبی اشارے اور الہام کے ذریعے جس میں شک اور شبہ  
کی کوئی گنجائش نہیں ہے دی گئی تھی ۔“

اس تحریر سے ظاہر ہے کہ امامت کا حصہ بھی مروں کشف و الہام رہا ہے اور مولانا اسماعیل  
نے فوراً صداقت و برزت کہ کر منکر امامت کو منافق واجب القتل قرار دے دیا۔ وہ  
خان نصیر خاں والی بلوچستان کو لکھا رہا ہے ہیں ۔<sup>۷</sup>

” زیادہ بہتر اور مناسب یہ ہے کہ پہلے بد مآل منافقوں کے استیصال اور ان  
کی بیخ کنی میں پوری کوشش کی جائے، جب جناب والا کا قرب و جوار بد کردار  
منافقوں سے پاک و صاف ہو جائے تو پھر اطہیان اور دل جمعی کے ساتھ اصل  
مقصد کی طرف ہو سکتے ہیں ۔“

حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَةُ الرَّبِّ كیل، گئے کس مقصد سے تھے اور مشغول کس کام میں ہو گئے، مولانا اسماعیل  
نواب وزیر الدّولہ ریس ٹونک کو تحریر فرمایا ہے ہیں ۔<sup>۸</sup>

” معلوم ہوا ہے کہ ہندوستان کے رہنے والے اکثر اسلام کے مذہبی، جن میں  
عقل مند فضلاء، مسلح طریقت، مغور امراء اور ان کے فاجر و فاسق پیروں بکہ  
تمام شریان نفس منافق اور بد خصلت فاسقوں نے دینِ محمدی کو خیر باد کر کے  
کفر و ارتکاذ کا راستہ اختیار کر لیا ہے اور جہاد کی کوشش کرنے والوں پر  
طعن و تشنج کی زبان کھول رکھی ہے ۔“

۷۔ ملاحظہ کریں مکتوبات سید احمد میں مکتب ۲۶ کو م ۱۳۸۰ میں اور ترجمے کو م ۱۵۲ میں۔  
۸۔ ملاحظہ کریں مکتب ۶ کو۔ ۹۔ ملاحظہ کریں مکتب ۳۰ کو۔

مولانا اسماعیل نے سارے ہندوستان کے اہل علم، اصحاب طریقت کو گفر و ارتاداد کی راہ پر چلنے والا قرار دیا ہے، اور اس کی وجہ یہ ہے کہ ان سب نے جناب سید احمد کی امامت کی تائید کیوں نہیں کی۔

مولانا میر محبوب علی نے اپنی کتاب میں اس مسئلے کو تفصیل سے بیان کیا ہے، کتاب کے سرور قبر لکھا ہے :

**شَوْطَهُ أَنْ يَكُونَ مُجْتَهِدًا فِي الْعُلُومِ الصَّرْدِرِيَّةِ**۔ اس کی شرط یہ ہے کہ علوم ضروری میں مجتهد ہو، چون کہ یہ شرط جناب سید میں نہیں پائی جاتی لہذا منکر فلافت و امامت کا قتل ناجائز ہوا۔ یہ ہے میر محبوب علی کے قول کا خلاصہ۔

انسوں ہے مولانا اسماعیل نے جہاد کا رُخ غیر مسلموں سے مسلمانوں کی طرف ہوڑ دیا علی گزہ کے سید مراد علی ۱۸۲۱ء میں پر سلسلہ ملازمت بالا کوٹ وغیرہ گئے، وہاں بوڑھے افراد سے واقعات معلوم کئے، بالا کوٹ کے واقعے کو اکالیس سال گزرے تھے۔ معتبر اور حشم دید افراد سے جو کچھ اُن کو معلوم ہوا، اُسے ایک رسالے کی صورت میں قلم پنڈ کر دیا۔ اس رسالے کا نام ”شاریخ تناولیان“ ہے، اس کا خلاصہ درج ذیل ہے :

**خُلُاصَه :** سردار پائندہ خاں ولد سردار نواب خاں کا کچھ علاقہ سکھوں نے فتح کر لیا تھا، پائندہ خاں نے ۱۸۲۵ء میں قلعہ در بند فتح کیا، ۱۸۳۰ء میں خلیفہ سید احمد نے پشاور اور کوہاٹ کے حاکم یا ریاست کو شکست دی۔ یا ریاست کابل کا میر دوست محمد خاں کے سعائی تھے، پشاور اور کوہاٹ فتح کرنے کے بعد خلیفہ سید احمد، سید بادشاہ کے لقب سے مشہور ہوئے۔ سرداروں اور رئیسوں نے خلیفہ کے ہاتھ پر بیعت کی۔ سردار پائندہ خاں نے بیعت نہ کی لہذا مجاہدین کی پائندہ خاں سے لڑائی ہوئی اور پائندہ خاں کا سارا علاقہ مجاہدوں کے تصریف میں آگیا۔ پائندہ خاں اپنی بیوی بیجوں کو لے کر دریا پار موضع شہرہ علاقہ اگرور میں مقیم ہوئے۔ چھے ہمینے کے بعد انہوں نے عاجزی بھرا خط سردار ہری سنگھ کو بھیجا اور آن سے مرد طلب کی، اور پھر ہری سنگھ نے پائندہ خاں کے بیٹے جہان داد خاں کو گروی رکھ کر

لے جس کو تفصیل مطلوب ہو تاریخ تناولیان صفحہ ۲۶۵ مکمل لاحظ کریں۔

دو پلنٹوں سے جو مع ساز و سامان کے تھیں پائندہ خان کی مدد کی اور پائندہ خان اس مدد کو لے کر موضع چھڑپائی میں ہندوستانیوں سے لڑا اور فتح یافت ہوا۔ خلیفہ سید احمد آنب چھوڑ کر پنجتار چلے گئے۔ پائندہ خان اپنے ملک پر متصرف ہوا۔ اس نے سکھوں کے افسران اور ساہ کو بہ قدرِ مراتب انعام و خلعت دے کر رخصت کیا اور سردار بھری سنگھ سے اپنے بیٹے جہاں دادخاں کو طلب کیا۔ ہری سنگھ نے جہاں دادخاں کو لاہور رنجیت سنگھ کے پاس بیچ دیا تھا، وہاں سے سات سال کے بعد جہاں دادخاں کی آمد ہوئی۔

سید مراد علی علی گڑھی نے سردار پائندہ خان کا واقعہ سنایا کہ انہوں نے اپنے فرزند جہاں دادخاں کو گرو رکھ کر سکھوں کی مدد حاصل کی اور مجاہدوں سے اپنا ملک حاصل کیا اور اسی طرح کا واقعہ ہم کو تھا نیسری بھی مُشار ہے ہیں۔ واقعہ یہ پیش آیا کہ مجاہدین نے پشاور پر حملہ کر کے اُسے فتح کر لیا۔ تقریباً دو ہزار قبائلی مقتول اور ایک ہزار مجرموں کی نقصان نہ ہونے کے باہر تھا، پشاور اور اس کا سارا علاقہ جناب سید احمد کی ملکت کا حصہ بن گیا۔ آپ نے وہاں قاضی، ہفتی اور عامل مقرر کئے۔ بظاہر مجاہدوں کی یہ بڑی جیت تھی لیکن حقیقت میں یہ واقعہ اُن کی کامل بر بادی کا ذریعہ بنا۔ تھانیسری نے لکھا ہے:

”سلطان محمد خان براذر یار محمد خان مغضوب نے اس وقوعہ کے بعد اسپ موسوم پہنچی د مردار یہ جس کو مدت سے ہمارا جہ رنجیت سنگھ طلب کر رہا تھا اور پیر مار اُن کے دینے سے انکار کرتا تھا، اب سید صاحب سے خائف ہو کر ہمارا جہ رنجیت سنگھ کو نذر کر کے طالب اعانت ہوا۔“

افوس صد افسوس دو سال پہلے کیا اتحاد و اتفاق تھا، بے گھر اور بے در مجاہدوں کو صرف اسلام کے نام پر قبائلیوں نے جگہ دی اور اب کیا نفرت و بیزاری ہے کہ کوئی پسند ہیئے کو سکھوں کے پاس گروی رکھ کر فوجی مدد طلب کر رہا ہے اور کوئی عمدہ گھوڑے تھفہ بیچ کر اعانت کا طلب گار ہو رہا ہے تاکہ مجاہدوں کا استیصال کیا جائے۔

مکتوپات سید احمد شہید کے مکتوب ۳۲۷ کے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس علاقے

کے علماء افضلاء اور صلحاء کے بدگمان ہونے کی وجہ مولانا اسماعیل اور ان کے رفقاء کی وابستہ و غیر مقلد تریت ہوئی ہے۔ اس مکتوب کی ابتداء اس طرح ہے:

”بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ۔ از امیر المؤمنین سید احمد بہ خدمت عالیات منابع بدایات، مصادر افادات، ہادیان راہ دین، فادیان شرع متین، ناشران احکام العالیین، نائیان رسول امین، مولانا حافظ محمد عظیم و مولانا عبد الملک آخوندزادہ، و مولانا حافظ مراد آخوندزادہ، و مولانا غلام جبیب آخوندزادہ و مولانا قاضی سعد الدین و مولانا قاضی مسعود و مولانا عبداللہ آخوندزادہ و مولانا محمد حسن آخوندزادہ و مولانا حافظ احمد آخوندزادہ و جمیع علماء بلده پشاور سلمہم اللہ تعالیٰ اے“

اور ایک صفحے کے بعد لکھا ہے لہ:

چنان شنیدہ ایک کہ از جملہ مُفْتَریَاتِ آں مُفْتَریَاتِ آں است کہ ایں فقیر را بلکہ زمرة مجاہدین را بہ الحاد و زندق نسبت می نمایند یعنی چنان اظہار می کنند کہ جماعت مسافرین یعنی مذہب نہ دارند و بہ یعنی مسلک مقید نیستند بلکہ محض راہ نفاذیت می پویند و بہ ہر وغہ لذتِ جسمانی می جویند خواہ موافق کتاب باشد خواہ مخالف لف معاذَا اللہِ مِنْ ذِلْکَ.

”اور یہ سننے میں آیا ہے کہ مُفتَریوں کے افتراءات میں سے ایک افتراء یہ ہے کہ اس فقیر کو بلکہ مجاہدین کے گروہ کو مُنْجَد و زنْدِیق سمجھتے ہیں، یعنی یہ ظاہر کرتے ہیں کہ ان مسافروں کی جماعت کا کوئی مذہب نہیں ہے اور یہ کسی مسلک کے پابند نہیں ہیں بلکہ یہ لوگ نفاذیت کی راہ چلتے ہیں اور ہر طریقے سے جسمانی لذت تلاش کرتے ہیں، خواہ کتاب (کتاب اللہ) کے موافق ہو، خواہ مخالف، معاذَا اللہِ مِنْ ذِلْکَ۔“

جو کچھ ہونا تھا وہ ہو چکا۔ مولانا اسماعیل کو شاہ عبدالعزیز اور شاہ عبدال قادر نے نصیحت کی تھی:

”رَفِیْعَ يَدِهِنْ چھوڑ دو، خواہ مخواہ فتنہ ہو گا۔“

مولانا اسماعیل نے ان حضرات کی نصرت نصیحت ہی پر عمل کیا بلکہ تقویۃ الایمان لکھ کر تجدید تریت کی

راہ اختیار کی، اس بے راہ روی کا اثر سرحد کے علماء نے دیکھا اور آن کا حُسن ظُن ختم ہوا۔ اور یہ لوگ نفانیت کی راہ پلتے ہیں<sup>۱۰</sup> میں اس کی طرف اشارہ ہے کہ جاہدین نے جناب سید کے حکم سے پشاں لڑکیوں سے جبڑا نکاح کر لیا۔ اس سلسلے میں جعفر تھانیسری لکھتے ہیں<sup>۱۱</sup> :

”جا بہ جا اس رسم بد کا موقف ہونا شروع ہوا اور ہزاروں لڑکیاں شوہروالیاں ہو گئیں؛ پشاںوں کے متعلق یہ خیال کرنا کہ وہ لڑکیوں کی شادی نہیں کرتے ہیں قطعاً بے بیاد ہے، البتہ صدر اسال سے ان میں یہ بُرا طریقہ رائج ہے کہ لڑکی کا مهر لڑکی کا باپ، بھائی وغیرہ اپنے استعمال میں لاتے ہیں، آج تک اس رسم کا ازالہ کوئی نہیں کر سکا ہے۔ میرے بڑے بھائی حضرت ابو الفیض بلال رَحْمَةُ اللَّهِ وَرَضِيَ عَنْهُ نے اس سلسلے میں سالہا کو شش کی لیکن کامیابی نہ ہوئی۔

زوج کے معاملے میں مولانا عبد الرشید سندھی نے کابل میں باخبر افراد سے تحقیق کی ہے، وہ لکھتے ہیں<sup>۱۲</sup> :

”شرف افغانستان دوسری قوموں کے شرقاً سے رشتے نلٹے کرنا میغوب نہیں سمجھتے، مهاجرین اپنے ساتھ اہل و عیال تو لے نہیں گئے تھے۔ جب افغان علاقے میں مستقل طور پر رہنے لگے تو ان کی شادی بیاہ افغانوں میں ہوتا رہا، مگر امیر شہید کے دعویٰ خلافت کی اشاعت کرنے والے ہندوستانی اپنی حاکماں قوت دکھا کر بہ جبراً فغان لڑکیوں سے نکاح کرنے لگے۔ اس بارے میں بھی زیادہ مجرم وہی لوگ ہیں جو حزب ولی ائمہ کے تربیت یافتہ سہاہی نہیں تھے اور اپنے مذہبی جوش میں اپنے فکر کے مقابلے میں امیر کی اطاعت بھی نہیں کرتے تھے۔ یہ لوگ لَا إِيمَانَ لَهُمْ لَا حُكْمُ لَهُمْ فِي  
مَغْصَبَةِ الْخَلَاقِ، کا اصول فلطا استعمال کرتے تھے، آن کی مثال یوں ہے کہ انگریزوں کی سی تھی، جو اس انقلابی جماعت کے ساتھ شریک ہو گئے تھے اور ان انقلابیوں کو سخت نقصان پہنچا کر رہے ہیں۔“

جناب سید نے جو مکتوب پشاور کے مدارکوں کو لکھا ہے اس میں قبائلتوں کا یہ قول نقل کیا ہے :

”ان مسافروں کی جماعت کا کوئی مذہب نہیں ہے اور کسی مسلم کے پابند نہیں ہیں۔“

ملہ تاریخ نیبی، ص ۱۶۱۔ تاریخ اسلام و امدادی رحمانی تاریخ کامنڈر، ص ۱۶۳ و ۱۶۴۔

اب خیال کیا جائے کہ جناب سید کی امامت کو تسلیم نہ کرنے والے کو منافق اور کافر کا فرقہ رار دے کر قتل کرنا اور اس کے مل واسباب کو مال غنیمت سمجھنا اکس کا مسلک ہے، اور دوسروں کی لڑکیوں کو جبرا لینا اور آن سے نکاح کرنا اکس کا مذہب ہے۔ اپنے افعال کا ارتکاب وہی شخص کر سکتا ہے جو کسی مذہب کا پابند اور ائمہ مجتہدین میں سے کسی کا مقلد نہ ہو گا، اور قبائلیوں نے یہ بھی دیکھا کوئی آئین بلند آواز سے کہہ رہا ہے، کوئی رفع یہیں کر رہا ہے اور یہی طلامات غیر مقلدی ہیں۔

محمد بن عبد الوہاب کے حال میں ابن مزوق کی کتاب سے سلیمان بن عبد الوہاب کا یہ واقعہ لکھا چکا ہے کہ انہوں نے اپنے بھائی محمد بن عبد الوہاب سے دریافت کیا کہ اسلام کے کتنے ارکان ہیں؟ محمد بن عبد الوہاب نے کہا: پانچ۔ سلیمان نے کہا: تم نے ان کو پنج کر دیا اور چھٹا یہ کہ جو تمہاری پیردی نہ کرے وہ کافر۔ یہی صورت چار سدھہ، ہشت نگر پہنچ کر مولانا اسماعیل نے اختیار کی کہ جو شخص جناب سید کی امامت تسلیم نہ کرے وہ منافق اور کافر، اس کا خون بھانا جائز اور اس کا مال مال غنیمت۔

یہ مسلک اہل اہواز کا ہے اور سجدی نے ان کا مسلک اختیار کیا ہے، اہل سنت جماعت نے شیخ فرا حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ وَکَرَامَ وَجِهَةَ کے ارشاد پر عمل کیا ہے، سکھتہ میں جب آپ کی جماعت میں سے ایک گروہ آپ کا مخالف ہوا اور آپ سے لڑا، اس گروہ کے چار سو افراد کے گئے جحضرت علی نے مقتولین اور مجرومین کو ان کے رشتے داروں کے حوالے کیا اور اپنی جماعت سے فرمایا: جو سماں جنگ تمہارے ہاتھ لگائے وہ تم لے لو۔ أَمَّا الْمُتَّاغُ وَالْعَيْشُ وَالإِمَامُ فَرَدَّهَا أَهْلَهُهُمْ۔ اور آپ نے ان کا مال دستاع اور غلام باندی کو ان کے گھر والوں کے پسروں کیا۔<sup>۱۷</sup> مجاہدین کا عمل کیا تھا، اس کے متعلق میر محبوب علی لکھتے ہیں:

بَلِ الْحَقِّ أَنَّ السَّيِّدَ أَحْمَدَ أَرَادَ الْجِهَادَ فِي سَيِّدِ اللَّهِ وَتَبَعَهُ بَعْضُ الصَّالِحِينَ فِي هَذِهِ الْإِرَادَةِ الصَّدِيقِيَّةِ وَغَرَّهُ وَأَعْلَى الْكُفَّارَ وَقَاتَلُوهُ وَقُتِلُوا فِي سَيِّدِ اللَّهِ

۱۷ ملاحظہ کریں تاریخ الامم و الملل، از امام ابو جعفر محمد بن جریر طبری، ج ۲، ص ۶۶۔  
۱۸ ملاحظہ کریں تاریخ الامم (فلسی) کا صفحہ ۸۹۱۔

لَئِمَّا أَذْبَرَ الرَّسِيدُ أَنِّي أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ الْخَلِيفَةُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ كَائِنًا تَسْعَهُ بَعْضُ  
مَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُجَاهِدِينَ وَبَقِيَ الْبَعْضُ الْآخَرُ مِنْهُمْ عَلَى هَذَا الْإِظْهَارِ أَيْضًا  
فَقَاتَلَهُ الْمُسْلِمُونَ بَعْدَ إِظْهَارِهِ ذَوِ الْدَّعْوَى خَرْقَافَتِهِ عَلَى مُلْكِهِمْ وَتَسْطِيحُهُمْ  
فَسَأَقَاتَهُمْ وَقَالَ إِنِّي مُقَاتِلٌ أَمْنَانِ فَقُوَّتْ يَحْلَّ دَمُهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ وَتَصَرَّفُوا فِي  
أَمْوَالِ الْمُقْتُولِينَ كَتَصَرَّفُوا فِيمَا فِي الْعَنَائِمِ، عَذِيمَ النَّاسِ أَنَّهُ لَا يَلِيقُ بِالْخِلَافَةِ  
شَكَّلَتِ الْجَمِيعُ عَنْ مُبَيِّعِهِ وَقَالُوا لَا نَتَبَعُكَ فِي شَيْءٍ، مِنَ الْأَمْوَالِ

"حق ہے کہ سید احمد نے اللہ کے راستے میں جہاد کا ارادہ کیا اور کچھ نیک نختوں نے اس اپنے ارادے  
میں ان کی پیروی کی، اور وہ کافروں سے لڑے، کافروں کو قتل کیا اور خود بھی اللہ کی راہ میں مارے  
گئے اور حبیب جناب سید نے اس بات کا اظہار کیا کہ میں امیر المؤمنین اور تمام مسلمانوں کا خلیفہ  
ہوں تو آپ کے ساتھ کے بعض مجاہد مدد رخاطر ہوئے اور دوسرے بعض اظہار کے بعد بھی  
آپ کے ساتھ رہے لیکن اس علاقے کے باشندے جو کہ مسامن ہیں جناب سید کے اس اعلان  
کے بعد آپ سے لڑے، ان کو کہتا ہوا کہ ان کا نیک اُن کے ہاتھ سے نہ نکل جائے اور جناب  
سید کا کہیں ان پر اُسلطہ ہو جائے۔ لہذا انہوں نے جناب سید سے قیال کیا، اور جناب سید نے اعلان  
کیا کہ ہم... سے اُنہے والے منافق ہیں، ان کا خون اور ان کا مال ہمارے واسطے حلال ہے۔ لہذا جناب  
سید کے دو گوں نے مقتولین کے اموال میں مال غنیمت کی طرح تصرف کیا۔ یہ کیفیت، لیکن کرو گوں  
کو یقینی ہو گیا کہ جناب سید خلافت کے لائق نہیں۔ لہذا سب نے بیعت توڑ دی اور کہا کہ ہم  
تمہارا اتابہ اُسی امر میں نہیں کریں گے۔"

یعنی، امانت کے اہل اس کے بعد مجاہدین میں بھی بے یقینی پیدا ہوئی اور قبائل فاٹپ ہو گئے  
ان کو اپنے نہیں کاہنے کے نہیں جانے کا خطرہ ہوا۔ ورقان، خیل ہوا کہ ہم پر جناب سید کا اُسلطہ  
اور قدر اُنہم ہو گئے گا۔ اور جب مقتول قبائلیوں کے مال و متاع پر مجاہدوں نے قبضہ کیا تو  
ان کو خیال یقین کی صورت اختیار کر گیا۔ اور وہ سب جناب سید کے مخالف ہو گئے۔

مولانا سید احمد سندھی لکھتے ہیں لے:

نہ حزبِ دن نہ کی تاریخ کا مقدمہ، ص ۱۲۰۔

”جس دن سے امیر شہید کا دن کے امیر بننے کی اُسی وقت سے بغاوت کی چنگاری اس اجتماع میں چکتی رہی ہے اگر معاملہ ہمارے ہاتھ میں ہوتا ہم افغانوں کا امیر بناتے اور اُسے امیر شہید کا ایک ممبر بنادیتے اس طرح دونوں قومیں مل کر جہاد کرتی رہتیں۔“

مولانا عبدید اللہ سنده علی کو اللہ تعالیٰ اجر دے، انہوں نے اُس فتنہ، شرعاً کو یہ نقاپ کیا ہے جو تحریک جہاد کی ناکامی اور مجاہدین کی ہلاکت کا سبب بنا، وہ لکھتے ہیں لہ:

”کابل میں قیام کے زمانے میں ہم نے اس فتنہ کے متعلق کافی معلومات حاصل کر لی ہیں، اس کی ابتداء خوشگی کے اُس خاندان سے ہوئی جس کی رڑکی کا جبراً نکاح ہوا تھا اس میں زادہ رہنمائی کرنے والا خشک کا خان تھا جس نے خوشگی خان سے صلح کر لی تھی، ان ہر دو خوانین کی باہمی پُشتی عداوت تھی، جب خوشگی کے خان کی ایک رڑکی کا ایک ہندوستانی سے جبراً نکاح کیا گیا تو اُس نے خان خشک سے کہا کہ میں نے اب اپنادنوی چھوڑ دیا ہے، اب سوال نگہ افغانی کا ہے۔ ہماری باہمی صلح ہے تم میری امداد کرو، خان خشک کی نوجوان رڑکی تھی، خان خشک نے پیغام پہنچتے ہی اُسی مجلس میں اپنی دو شیزہ رڑکی کو مُبلدیا اور سرِ دُر بار اس کے سر سے کپڑاً تار دیا اور کہا: آج ستیری کوئی عزت باقی نہیں رہی جب تک اُس افغانی رڑکی کا انتقام نہیں لیا جاتا، تیری عزت یعنی محض ہے۔ اس کے بعد خان خشک کی یہ رڑکی اس فتنے کے فاتحے تک ہموار نگہ سر رہی۔ رات کو ایک جماعت اس کے ساتھ باتیں اور بھاؤں میں عورتوں مردوں کو جمع کر کے پشتہ میں نگہ افغان کے متعلق لوگوں کو بھڑکان، دوسری رات دوسرے گاؤں میں جاتی۔ اس طرح اُس نے تمام افغانی علاقے میں شوہش منظم کر دی، اس پر ایک مُعین رات میں سب سرداروں کو قتل کر دیا گیا اور حکومت کا خاتمه ہو گیا۔ یعنی جناب سید کے مقرر کردہ افران اور کارندوں کو قتل کر دیا گیا۔ رائے ایڈٹر  
وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاٰجِعُونَ۔

لہ حزب ولی اللہ کی تاریخ کا مقدمہ، ص ۱۲۰۔

**اعلام نامہ:** جعفر تھانی سری نے لکھا ہے ۶ ربیع الاول ۱۲۴۵ھ / ۵ ستمبر ۱۸۲۹ء  
باتفاق رائے جملہ علماء و روؤسائے ایک اعلام نامہ شرعی بہ نام سلطان محمد خان حاکم پشاور اور اس کی نقول بہ نام ساکنان شہر پشاور اور اطراف پشاور کے روادنگی گئیں۔

یہ اعلام نامہ مکتوبات سید احمد شہید میں صفحہ ۱۹ سے ۲۸ تک ہے اس کے صفحہ ۲۳ میں ہے:  
”نہ باکے از امراء مسلمین منازعت داریم و نہ باکے از روؤسائے مومنین مخالفت،  
باکفارِ ائمماً مقابلہ داریم نہ با مذہ عیان اسلام۔“

”مسلمان امرا میں سے کسی کے ساتھ ہماری منازعت ہے اور نہ مومنین روؤسائے میں سے کسی کے ساتھ ہماری مخالفت ہے۔ لیکن کافروں سے ہمارا مقابلہ ہے نہ مذہ عیان اسلام سے“  
جعفر تھانی سری پھر لکھتے ہیں کہ سردار سلطان محمد خان متکبر نے اس نامہ فیض شامہ کا یہ جواب لکھا:

”ہم نے آپ کے مضمون نامے پر اطلاع پائی، آپ نے جو لکھا ہے کہ ہم خدا کے طبقے  
اس ملک میں کفار سے جہاد کرنے کو آئے ہیں اور کہہ گویاں سے لڑنے نہیں آتے،  
یہ سب آپ کی ابلد فتنہ ہے، آپ کا عقیدہ فاسد اور نیت کا سد ہے۔ آپ فقیر  
ہو کر ارادہ امامت اور حکومت کا رکھتے ہیں پس ہم نے بھی خدا کے داسٹ کر باندھی  
ہے کہ تم کو قتل کر کے اس زمین کو تم سے پاک کریں گے۔“

مولانا عبداللہ سندھی لکھتے ہیں ہے:

**امیر شہید کی شہادت:** اس خونیں واقعے کے بعد سید صاحب نے ارادہ کر لیا کہ اس بد نصیب سرز میں سے بھرت کر لی جائے، جس قدر مجاہدین موجود تھے ان کے رو برو آپ نے تقریر کرتے ہوئے فرمایا: کہ میں اب اس سرز میں کو چھوڑنا چاہتا ہوں، نہیں بتا سکتا کہ کہاں جاؤں گا۔ میں آپ کو رخصت دیتا ہوں، آپ مجھے رخصت دیں۔ مجاہدین نے کہا کہ ہم سب آپ کے ساتھ ہیں۔ اس پر آپ نے کشیر کی جانب کوچ کا حکم دیا۔ یہ واقعہ ماہ ربیع ۱۲۴۶ھ کا ہے (یعنی آخر نومبر

۱۰ تواریخ عجیبہ تہ حزب امام ولی اللہ دہلوی کی اجتیالی تاریخ کا مقدمہ، ص ۱۴۲، ۱۴۳۔

یادائل دسمبر ۱۸۳۰ء کا) بنگار اور سر کے مخلص عقیدت مند کئی منزل تک آپ کے ساتھ گئے۔ سید صاحب علاقہ کاغان میں پہنچے، وہاں سے آپ نے چار سو مجاہدین کا شکر زیر قیادت مولانا شہید اور مولانا خیر الدین شیر سنگھ دڑھ بھوکر ملک روانہ کیا، یہاں شیر سنگھ میں ہزار فوج کے ساتھ مال گزاری وصول کرنے کے لیے پڑا تھا۔ مجاہدین کا شجون کامیاب رہا اور وہاں کے لوگوں نے مالیہ سکھوں کی بجائے مجاہدین کو ادا کیا، جو ایک نعمت غیر متربّہ تھی۔ درۂ مذکور سے بڑھ کر مولانا شہید نے بالا کوٹ پر قبضہ کر لیا۔

ان ایام میں شیر سنگھ سلطان نجف خان رئیس مظفر آباد کے ساتھ پشاور گیا، ہوا تھا، مظفر آباد سکھوں کا فوجی ہیڈ کوارٹر تھا۔ مولانا شہید نے خیر الدین، ملا قطب الدین اور منصور خان قندھاری کو فوج دے گر مظفر آباد روانہ کیا، خون ریز جنگ کے بعد مظفر آباد فتح ہوا۔ شیر سنگھ کو جب اس کی اطلاع پہنچی تو وہ گڑھی جبیب اللہ آیا جو مظفر آباد اور بالا کوٹ کے درمیان ہے۔ بالا کوٹ گویا ایک قدرتی قلعہ ہے جس کو چاروں طرف سے بلند پہاڑوں کی دیواروں نے گھیر رکھا ہے۔ ایک بد بخت مسلمان کی رہنمائی سے شیر سنگھ دشوار گزار دڑوں سے چھلانگ آ ہوا ایسے مقام پر پہنچا جہاں صرف ترجمانہ ہرہ دے رہے تھے، ان سب کو شہید کر کے شیر سنگھ کی میں ہزار فوج ایک محصور مقام پر بارہ سو گی جماعت سے برد آزمائی ہوتی ہے۔ نیبی علاقے میں مجاہدین تھے اور بلندیوں پر سکھ۔ دست بہ دست لڑائی کے علاوہ سکھوں کی بھاری جمعیت پہاڑوں سے گولیوں کی ہارش بر ساری تھی۔ سید صاحب، مولانا شہید، ارباب بہرام اور دوسرے جان نثار مجاہدین سکھوں کی فوج میں گھس گئے اور سب نے جام شہزاد نوش کیا۔ یہ واقعہ ۲۳ ربیعی قعده ۱۲۴۶ھ مطابق ۱۸۳۱ء کا ہے، اب روز تجد و قت نمازِ جمعہ، شہادت کے وقت سید صاحب کی عمر ۳۶ سال کی تھی اور مولانا شہید کی عمر ۳۵ سال تھی۔

دو شنبہ ۷ ربیعی آخر ۱۲۴۱ھ، ۱ جنوری ۱۸۲۶ء کو رائے بریلی سے مجاہدین کا قافلہ چار سو

ہشت نگر کو روشن ہوا اور جمعہ ۲۳ ربیعہ القعدہ ۱۲۳۶ھ، ۱۸۳۱ء کو سکھوں کے ہاتھ سے سب نے جام شہادت پیا۔

قری حساب سے ۵ سال، ۵ مہینے، ۱۷ دن۔

شمسی حساب سے ۵ سال، ۳ مہینے، ۲۰ دن۔

تحریک پڑی۔ مولانا اسماعیل نے بندی کی پیروی میں دہی قدم اٹھایا جو بندی اٹھاچکا تھا کہ جو شخص اس کی تعلیمات کو تسلیم نہ کرے وہ قتل کیا جائے اور یہ مسلک اہل اہواز کا ہے۔

اس تحریک سے اسلامیان ہند کی جمیعت پر آگنہ ہوئی، سکھوں کی قوت میں کمزوری آئی اور فرنگ خذ لہم اللہ کو فائدہ پہنچا۔ ۱۸۵۱ء میں جب علماء حق نے جہار کا فتویٰ دیا، پروردگار فرنگ نے اس کی مخالفت کی۔ مولانا محمد حسین لاہوری نے لکھا ہے:

”مفسدہ ۱۸۵۱ء میں جو مسلمان شریک ہوئے تھے وہ سخت گناہ مگر اور حکم قرآن و حدیث وہ مفسد و بااغی بد کردار تھے۔ اکثر ان میں عوام کا لائنعام تھے، بعض جو خواص و علماء کہلاتے تھے وہ بھی اصل علوم دین (قرآن و حدیث) سے بے بہرہ تھے یا نافہم و بے سمجھ، باخبر و سمجھدار علماء، اس میں ہرگز شریک نہیں ہوئے اور نہ اس فتویٰ پر جو اس غدر کو جہاد بنانے کے لئے مفسد لئے پھرتے تھے انہوں نے خوشی سے دستخط کئے۔ اس کی تفصیل ہم اشاعت اللہ نمبر ۱۰ جلد آٹھ میں کرچکے ہیں۔ ہی وجہ تھی کہ مولوی اسماعیل دہلوی جو حدیث و قرآن سے باخبر اور اس کے پابند تھے، اپنے ملک ہندوستان میں انگریزوں سے (جن کے امن و عہد میں رہتے تھے) نہیں لڑے اور نہ اس ملک کی ریاستوں سے لڑے ہیں۔ اس ملک سے باہر ہو کر قوم سکھوں سے (جو مسلمانوں کے مذہب میں دست اندازی کرتے تھے، کسی کو اوپنچے اذان نہیں کہنے دیتے تھے) لڑے، اس کی تفصیل بھی آنرائیبل سید احمد خان صاحب سی، ایس، آئی کا رسالہ جواب ڈاکٹر ہنتر سے اشاعت اللہ نمبر (۱۰) جلد (۸) میں گزر چکی ہے：“

لئے ڈاکٹر کریم مولانا محمد حسین لاہوری کا رسالہ ”الاقتصاد فی مسائل الجہاد“ حصہ اول، صفحہ ۲۹ و ۵۰۔

راجا غلام محمد نے لکھا ہے :<sup>۱۷</sup>

”مولوی محبوب علی دبلوی نے زمانہ نذر کی لڑائی کی نسبت جس میں بخت فان باغی نے ان کو شریک کرنا پا ہاتھا۔ جہاد ہونے کا انکار اور مولوی محمد حسین لاہوری بھی اب تک پڑ ریعہ پرچہ اشاعت اللہ جہاد کا نسبت گورنمنٹ بند کے انکار کرتے ہیں۔  
(رسول ایڈٹ ملٹری گزٹ لاہور، ۱۰ نومبر ۱۹۲۶ء)

(اور) ملاحظہ فرمائے نواب محمد صدیق حسن فان برٹش گورنمنٹ کی کار لیسی کو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا حکم قرار دیتے ہیں اور انگریزوں کے خلاف جہاد میں حصہ دف علماء خواص اور عوام کو فسادی اور عاقبت نااندیش کہتے ہیں، کوئی ان سے پوچھئے کہ حضرت! آپ کو انگریز کی نمک حلائی کرنی ہے تو کیجئے، حضور سرورِ کائنات علیہ السلام والصلة کا ارشاد آپ نے انگریزوں کی حمایت میں کہاں سے نکال لیا۔

پس فکر کرنا ان لوگوں کا جو اپنے حکم مذہبی سے جاہل ہیں اس امر میں کہ حکومت برٹش مٹ جاوے اور یہ امن و امان جو آج عاصل ہے۔ فساد کے پردے میں جہاد کا نام لے کر اٹھا دیا جائے سخت نادانی وہی وقوفی کی بات ہے، بھلا ان عاقبت نااندیشوں کا چاہا ہو گا، یا اُس پیغمبر صادق کا فرمایا ہو گا، جس کا کہا ہوا آج ہم آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں اور اس کے خلاف نہیں ہو سکتا۔

ترجمان وہابیہ از نواب سید محمد صدیق حسن فان مطبوعہ ۱۹۲۶ء

”راجا نظام محمد نے مولوی سید نذیر حسین بہاری دبلوی کی سوانح حیات ”الحیات بعد الممات“ کے صفحے ۱۲۵، ۱۲۸، ۱۳۰، ۱۳۲ سے انگریزوں کی عنایات کا ذکر کیا ہے جو مولوی صاحب پر کئی ہیں۔ مولوی صاحب جب حج کے واسطے روانہ ہوئے، ان کو یہ سرفیکٹ دیا گیا۔

”مولوی نذیر حسین دہلی کے ایک بہت بڑے مقتندر عالم ہیں جنہوں نے نازک فتی میں اپنی وفاداری گورنمنٹ برطانیہ کے ساتھ ثابت کی ہے جس کسی برٹش افسر کی

۱۷ ملاحظہ کریں رسالہ امتیاز حق از راجا غلام محمد، صفحہ ۸۲ و ۸۳۔

۱۸ راجا غلام محمد نے ۸ کتابوں سے یہ رسالہ ”امتیاز حق“ مرتب کیا ہے۔ جو یہ تحقیق اس رسالہ کی طرف رجوع کرے۔

وہ مدد پا ہیں گے وہ ان کو مدد دے گا، کیوں کہ وہ کامل طور سے امند کے سنتی ہیں۔

دستخط جے، ڈی، ٹریلیٹ بنگال سروس

کشنر دہلی و سپرنگنڈ نٹ، ۰۱ اگسٹ ۱۸۸۳ء

کتاب "بیس بڑے مسلمان" سے پادریوں کی رپورٹ نقل کی جا چکی ہے، اس میں لکھا ہے :

"بِرْ صَفِيرُ كَيْ تَامَ حُكُومَتُوںْ كَوْغَدَارَ تَلاَشَ كَرْنَےْ كَيْ حُكْمَتِ عَمَلَ سَيْ شَكْسَتَ دَرْ دَچَےْ ہِيْنَ۔"

اللہ تعالیٰ جل شانہ فرماتا ہے : وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ سُوءً أَفْلَأَ مَرَدَّهُ لَهُ وَمَا لَهُ مُنْدُونِيهِ مِنْ قَالٍ۔ اور جب چاہے اللہ کسی قوم پر بُرائی، پھر وہ نہیں پھرتی اور کوئی نہیں اُن کو اُس بَنْ مددگار۔" نو سال سے مملکتِ اسلامیہ کا جو چراغ اس بِرْ صَفِيرِ میں جل رہا تھا آپس کے اختلافات اور غداروں کی وجہ سے ایسا بُجھا کہ پھر جل نہ سکا۔ يَهُوا الْأَمْرُ مِنْ قَبْلٍ وَمِنْ بَعْدٍ۔

اب ناظرؒ مولانا فضل رسول بدریوں کا مکتوب اور مولانا مخصوص اللہ درہلوی کا جواب ملاحظ کریں۔

## مولانا فضل رسول بدریوں کا مکتوب اور مولانا مخصوص اللہ کا جواب

مولانا بدریوں نے اپنا مکتوب اور مولانا مخصوص اللہ کے جواب کو رسالہ "تحقيق الحقيقة" میں نقل کر دیا ہے اور یہ رسالہ ۱۲۶۷ء میں بمبئی سے شائع ہوا ہے۔ مولانا قاضی فضل احمد لہیانی نے اپنی ضخیم کتاب "انوار آفاب صداقت" میں مکتوب و جواب مکتوب کو نقل کر دیا ہے۔ اس کتاب سے مکتوب و جواب مکتوب نقل کرتا ہوں۔ (از صفحہ ۶۱ تا ۶۰)

مولانا فضل رسول کا مکتوب : بعد گزارش آداب تسلیمات عرض ہے کہ تقویۃ الایمان کے مشہور ہونے کے وقت سے لوگوں میں بڑی نزاع ہے۔ مخالفین کہتے ہیں وہ کتاب مخالف ہے تمام سلفی ملح اور سوادِ اعظم کے اور مخالف مصنف کے فائدان کے اور اس کتاب کی رو سے اُن کے اُستادوں سے لے کر صحابہ تک کوئی گفر و شرک

اے یہ کتاب ۱۹۲۰ء / ۱۳۴۸ھ میں میر امیر نخش نے کریم پرنس لاہور میں طبع کی۔

سے نہیں بچتا، اور ان کے موافق لوگ کہتے ہیں کہ وہ کتاب موافق سلف صالح اور ان کے خاندان کے ہے، چون کہ اس بات کو جیسا آپ جانتے ہوں گے غالب کہ دوسرا رجھاتا ہو گا، **اَهْلُ الْبَيْتِ اَذْرِي مَارِي الْبَيْتِ**، اس خیال سے چند باتیں معروض ہیں، امید ہے کہ جواب با صواب مرحمت ہو۔

**پہلا سوال:** تقویۃ الایمان آپ کے خاندان کے موافق ہے یا مخالف؟

**دوسرا سوال:** لوگ کہتے ہیں اس میں انبیا اولیا کے ساتھے بے ادبی کی ہے، اس کا کیا حال ہے؟

**تیسرا سوال:** شرعاً اس کے مصنف کا کیا حکم ہے؟

**چوتھا سوال:** لوگ کہتے ہیں: عرب میں وہی پیدا ہوا تھا، اس نے نیاز مذہب بنایا تھا۔ علماء عرب نے اس کی تکفیر کی، تقویۃ الایمان اس کے مطابق ہے؟

**پانچواں سوال:** وہ کتاب التوحید جب ہندوستان آئی آپ کے حضرت علم بزرگوار اور حضرت والد نے اُسے دیکھ کر کیا فرمایا تھا؟

**چھٹا سوال:** مشہور ہے کہ جب اس مذہب کی نئی شہرت ہوئی تو آپ جامع مسجد میں تشریف لے گئے۔ مولوی رشید الدین خان صاحب وغیرہ تمام اہل علم آپ کے ساتھ تھے اور مجمع خاص و عام میں مولوی اسماعیل صاحب اور مولوی عبدالحق صاحب

کو ساکت اور عاجز کیا، اس کا کیا حال ہے؟

**ساتواں سوال:** اس وقت آپ کے خاندان کے شاہزاد اور مریدوں کے طور پر تھے یا آپ کے موافق۔

امید ہے کہ جواب ان سب مراتب کا صاف صاف مرحمت ہو کہ سبب ہدایت ناداقیوں کا ہے۔

000000

**مولانا مخصوص اللہ کا جواب:** پہلی بات کا جواب یہ ہے کہ تقویۃ الایمان کہ میں نے اسی کا نام **تَقْوِيَةُ الْإِيمَان** 'ساتھ فا' کے رکھا ہے۔ اس کے رد

میں رسال جو میں نے کہا ہے اس کا نام "مُعِيدُ الْإِيمَان" رکھا ہے۔ اسماعیل کا رسال موافق ہمارے خاندان کے کیا کہ تمام انبیا اور رسولوں کی توحید کے خلاف ہے، کیوں کہ پیغمبر رب توحید کے سکھلانے کو، اپنے راہ پر چلانے کو سمجھے گئے تھے۔ اس کے رسالے میں اس توحید کا اور پیغمبروں کی سنت کا پتہ بھی نہیں ہے، اس میں شرک اور بدعت کے افراد گن کر جو لوگوں کو سکھلاتا ہے، کسی رسول نے اور ان کے فلسفے نے کسی کا نام لے کر شرک یا بدعت لکھا ہو، اگر کہیں ہو تو اس کے پیروں سے کہو کہ ہم کو بھی دکھاؤ۔

دوسرے سوال کا جواب یہ ہے کہ شرک کے معنی ایسے کہتے ہیں کہ اس کے روشنے اور رسول خدا کے شرکیک بنتے ہیں اور خدا شرک کا حکم دینے والا تمہیر تا ہے اور وہ شرک کے شرک سے راضی ہو وہ مبغوض خدا کا ہوتا ہے، محظوظ کو مبغوض بنانا اور کہوانا، ادب کے یابے ادبی ہے، اور بدعت کے معنی وہ بتائے اور پھیلائے ہیں کہ اصفیا اولیا بدعتی تمہیر تے، ہیں اور یہ ادب ہے یابے ادبی ہے۔

تیسرا مطلب کا جواب یہ ہے کہ پہلے دونوں جوابوں سے دیندار اور سمجھنے والے کو ابھی کُٹل جائے گا کہ جس رسالے سے اور اس کے بنانے والے سے لوگوں ہیں بُرانی اور بُگاری پھیلے اور خلاف سب انبیا اولیا کے ہو اور وہ گمراہ کرنے والا ہو گا۔ میرے نزدیک اس کا رسالہ عملنا مہ بُرانی اور بُگاری کا ہے اور بنانے والا فتنہ گر اور مفسد اور غادی اور مُغُری ہے۔ حق اور سچ یہ ہے کہ ہمارے خاندان سے دو شخص ایسے پیدا ہوئے کہ دونوں کو امتیاز اور فرق نیتوں اور حیثیتوں اور اعتقادوں اور اقشاروں کا اور نسبتوں اور اضافتوں کا نہ رہتا، اللہ تعالیٰ کی بے پرواہی سے سب چیز گیا تھا، مانند قول مشہور کے چوں حفظِ مراتب نکنی زندگی، ایسے بھی ہو گئے۔

چوتھی بات کا جواب یہ ہے کہ وہی کا رسالہ متن تھا، یہ شخص گویا اس کی شرح کرنے والا ہو گیا۔

پانچویں بات کا جواب یہ ہے کہ بڑے علم بزرگوار کو وہ بیانی سے معدود رہ گئے تھے،

اس کوئنہا، یہ فرمایا: ”اگر بیماریوں سے معدود رہتے تو تخفہ اثنا عشر پر کا ساجواب اس کا رد بھی لکھتا؛ اس کی بخشش و تہاب بے منت نے اس بے اعتبار کو کی، شرح کا رد لکھا، متن کا مقصد بھی نابود ہو گیا۔ ہمارے والد ماجد نے اس کو دیکھا نہ تھا، بڑے حضرت کے فرمانے سے کھل گیا کہ جب اس کو گراہ جان یا اب اس کا رد لکھنا فرمایا۔

چھٹی تحقیق کا جواب یہ ہے کہ یہ بات تحقیق اور سعی ہے کہ میں نے مشورت کی راہ سے کہا تھا کہ تم نے سب سے چُدا ہو کر تحقیق دین میں کی ہے، وہ لکھو کچھ ظاہرنہ کیا۔ ہماری طرف سے جو سوال ہوتے تھے اس کے جواب میں ہاں جی ہاں جی کر کے مسجد سے چلے گئے۔ ساتویں بات کا جواب یہ ہے کہ اس مجلس تک سب ہمارے طور پر تھے، پھر ان کا جھوٹ سن کر کچھ کچھ آدمی آہستہ آہستہ پھر نے لگئے اور ہمارے والد کے شاگردوں اور مریدوں میں سے بہت بچے رہے، شاید کوئی نادر پھرا ہو تو مجھے اس کی خبر نہیں۔“

(بلفظ صفحہ ۲۲) یہ نمبر تحقیق الحقيقة کا ہے۔

اللہ تعالیٰ مولانا مخصوص اللہ فرزند شاہ رفیع الدین رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَرَضْيَ اللَّهُ عَنْهُ وَأَنْزَلَنَا مِنْهُ  
الرِّضا کو اجر ہائے کثیرہ عنایت کرے۔ آپ نے تیسرے سوال کے جواب میں کا خوب تحریر فرمایا ہے:

”میرے نزدیک اس کا رسالہ عمل نامہ مُبرائی اور بگاڑ کا ہے۔“

اگر اس رسالے کا صحیح ترجمہ عربی میں کیا جائے اور عرب تمالیک کو بھیجا جائے، بجز نجدیوں کے کوئی اس کی حمایت نہیں کرے گا۔

اب میں چہار دہ مسائل ”نقل کرتا ہوں، پہلے اصل فارسی، پھر اس کا اردو ترجمہ، ناظرین ملاحظ فرمائیں کہ مولانا شید الدین خاں نے کیسے اصولی مسائل دریافت فرمائے ہیں اور مولانا اسماعیل نے کیا خوب جواب لکھے ہیں۔

# رسالہ چہار دہ مسائل

استفتائے مولوی رشید الدین خان از مولوی اسماعیل

بسم اللہ الرحمن الرحیم

از علماء اہل سنت و جماعت ابعاقاهم اللہ تعالیٰ استفسار چند مسئلے می ردد:

اول آنکہ خل عقل فکر در فہم شرعیات باید داد یا ہرچہ از ترجیح لغت فہم لفت داں در آئی محض برہماں اکتفا باید کرد.  
دو م آں کہ راے مؤمنین را در حسن شرعی دفل ہست یا نہ، یعنی یہ اتفاق راے مؤمنین در امر حسن شرعی  
در اس پیدا می شود یا نہ۔

سیوم آں کہ اجماع جمیع قطعی ہست یا نہ۔

چہارم قیاس جمیع شرعی ہست یا نہ۔

پنجم آں کہ تاویل در کتاب و سنت جائز ہست یا نہ۔

ششم آں کہ بوسہ دادن قبور شرک و گفرانست یا نہ۔

ہفتم آں کہ کسے را کہ بہ بدعت سیده فتوی دہڑصال و میضل توان گفت یا نہ۔

ہشتم آں کہ ثواب عبادت بدنیہ مثل قراءت قرآن و صلاۃ و صوم و نفل ہرگاہ کہ بہ نیت میتبخ خواندہ  
و گزرانیدہ شود، بنحوی رسد یا نہ۔

نهم آں کہ ناقل اجماع اگر غالی معتبر باشد نقل اور اسلام باید کرد یا رد۔

دهم آں کہ ارواح مفارقہ از اہمان عند الشرع مدرک و حساس اند یا نہ۔

یازدهم آں کہ مستحبین بدعت سیده کافر یا مشرک ہست یا نہ۔

دوازدهم آں کہ کتابت قرآن در مصاحف بدعت است یا نہ۔

سیزدهم آں کہ اعراب قرآن بدعت ہست یا نہ و اگر ہست حنایت یا سیده، وایں جمع قرآن بہ حکم کدام  
آیت قرآن بود یا بکدام حدیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم یا بحکم ایس ہر دون بود، پس بدعت ہست یا نہ و پھنس  
ہر حکم کے از نصیح قرآن شریف یا ظاہر احادیث متین نہ بود بدعت ہست یا نہ۔

چہاردهم آں کہ عدم قول و فعل آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم و پھنس عدم قول و فعل صحابہ موجبہ عدم  
جوائز آں قول و فعل می شود یا نہ۔ بینتو او توجہ ردا۔

# جواب مولوی اسماعیل

**جواب از سوال اول** آں کے دخل عقل و فکر در فہم شرعیات ضرور ہست و اہنذا قاعدة العقول مقدمہ مُعَلِّ النَّقْلِ مثل مشہور است و ظاہر ہست کہ اگر عقل بر نقل مقدمہ نہ باشد ضبط قواعد از برائے رفع تعارض از نصوص متعارضۃ الطواہرو تاویل آیات و روایات مجی و اتیان الہی بطرف سماں دُنیا و آیات و روایات دیگر کہ مشتعل بر اتصاف او تعانی بصفات امکانیہ ہست و جبکہ نخواہ داشت و در قرآن جاہاظا ہر ترجمہ لغت ہرگز مراد نیست، مثل وَوَجَدَكَ فَهَا لَا فَهْدَى، وَلَأُنْ أَشْرَكَتْ لِيَحْبَطَ عَمَلَكَ . وَلَا يَعُوتُ فِيهَا وَلَا يَخْيَى، وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا، الآیة آریانی لا یَسْنَدُكُحُ الْأَرَانِیَةُ أَوْ مُشْرِکَةُ وَالرَّانِیَةُ لَا یَسْنَدُكُحُهَا إِلَّا زَانِ اُوْ مُشْرِکٌ وَحَرَمَهُ ذُلْلَكَ عَلَى الْمُؤْمِنِینَ، هُوَ الَّذِی خَلَقَكُمْ مِنْ نُفُسٍ وَاجْدَءَ وَجَعَلَ مِنْهَا زُوْجَهَا لِيُسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغْثَاهَا حَمَلَتْ حَمْلًا خَفِيفًا فَمَرَأَتْ بِهِ فَلَمَّا أَنْقَلَتْ دَعَوَ اللَّهَ رَبَّهُمَا إِلَيْنُ اتَّیَّنَا صَاحِحًا لِنَكُونَ مِنَ الشَّاكِرِینَ فَلَمَّا أَتَاهُمَا صَاحِحًا لِعَاجَلَاهُ شُرَكَاءُ فِيهَا أَتَاهُمَا فَتَعَالَى اللَّهُ فَعَمَّا يُشْرِكُونَ، وَغَيْرِهَا مِنَ الْآیَاتِ .

**جواب از دوم** آں کہ رائے مومنین را کہ در وقت اطلاق افراد کا مدد ازاں مرادی شود، در حصول حُسن شرعی بہ اشارہ دخل ہست بہ دلیل قول الشیعی صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ مَارَأَهُ الْمُسْلِمُونَ حَسَنًا فَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ حَسَنٌ، پس ہرگاہ کہ رائے جنم غیر از علماء باریانت بر امر متفق شود، حُسن شرعی دراں پیدا می شود.

**جواب از سیوم** آں کہ اجماع محنت قطعی است دادله براں در کتب اصولیہ مذکور.

لہ ذکر الحافظ السیوطی فی کتابہ تاریخ الخلفا، القائمین فی امور الدین فی احوال سیدنا ابی بکر الصدیق رضی اللہ عنہ فی حل الأحادیث والآیات الشیرۃ الی خلافہ، اخرج الحاکم فی صحیحہ عن ابن مسعود، ضی اللہ عنہ قال ماراہ الملاعون حسنا فہو عند اللہ حسنان و ماراہ الملاعون سیئا فہو عند اللہ سیئا می۔

جواب از چهارم آن که قیاس جنت شرعی است نزد ائمہ اربعہ اہل سنت، والدَلائِلُ عَلَى حَجَتِهِ مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ مَذْكُورَةٌ فِي كُتُبِ أُصُولِ الْفِقْهِ.

جواب از پنجم آن که تاویل در کتاب و سنت به جهت رفع تعارض بین الأدلة یا بودن ظاهر آن خلاف عقل یا اخلاق مَا تَقَرَّرَ فِي الشَّرِيعَةِ وَأَمْثَالُهُمَا جائز است بل واقع.

جواب از ششم آن که بوسه دادن قبور شرک و کفر نیست چرا که ایں مختلف فیه است در فقهہا بعضے منع ازاں کردہ اند و بعضے حائز داشته اند و امرے که در میان فقہہا بداعتبار جواز و عدم آن مختلف فیمی باشد احتمال شرک نداراں گنجائش نیست چکے که در میان شرک و امر مشروع فرق ندارد کلام در اسلامش هست تا پنهان فقہہا ایش چرسد و ہرگاه که بوسه دادن قبور از امور مختلف فیها شد پس حالاًم اگر نزد احمدے از علماء مشقین جواز آن ترجیح یابد او را عمل برآں جائز هست، کما هو حکم عامة الرِّوَايَاتِ الْمُخْتَلِفِ فِيهَا. وَمَعَ هَذَا يَسْعِ وجہ شرک و کفر بوسیدن قبور نیست، مَنْ إِدَعَ فَعَلَيْهِ التَّبَيَّانُ.

جواب از هفتم آن که کے کہ بے جواز بدعت سیئه فتوی دہڑاں مُضل هست.

جواب از هشتم آن که ثواب عبادات بر ذمۃ ہم چون قراءت قرآن شریف فی صلاۃ و صوم و نفل ہرگاه بذمۃ وصول ثواب آن بہتیت عمل آید بآن میت می رسد و آیات دا آن برس مطلب کتب بر ذمۃ بسیار هست ازاں جملہ هست آن پیشیخ جلال الدین سیوطی رحمہ اللہ در شرح صدوری فرماید، فَصُلُّ فِي قِرَاءَتِ الْقُرْآنِ لِلْمَيِّتِ وَعَلَى الْقَبْرِ اخْتَلَفَ فِي وَصْلِ ثَوَابِ الْقِرَاءَةِ لِلْقُرْآنِ عِنْدَ السَّلْفِ وَالْأَئِمَّةِ الْثَّلَاثَةِ عَلَى الْوَصْلِ وَامَّا الْقِرَاءَةُ عَلَى الْقَبْرِ فَجَزَمَ بِمَسْتُرٍ وَعِنْهَا أَصْحَابُنَا وَغَيْرُهُمْ.

وَفِي شَرْحِ الْمُشْكَاقَ لِإِيمَرْهُ قِرَاءَةُ الْقُرْآنِ عَلَى الْمَقَابِرِ وَهُوَ الصَّحِيحُ ذَكَرَهُ الشُّعْخُ ابنُ الْهَامِ وَفِي التِّرَاجِيَّةِ قِرَاءَةُ الْقُرْآنِ عِنْدَ الْقَبْرِ مَكْرُوهٌ عِنْدَ إِلَيْهِ حَنِيفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَعِنْدَ مُحَمَّدٍ لَا وَعَلَيْهِ الْفَتْوَى، لَا شَهَى.

فِي التَّجْنِينِ لَوْصَلَ أَوْصَامَ أَوْأَنْفَقَ أَوْ فَعَلَ شَيْئًا مِنَ الْقَرِيبَاتِ لِيَصِلَ ثَوَابَهُ إِلَى الْمَيِّتِ يَجْعَلُ وَيَصِلُ وَيُعْتَبَرُ بِهِذَا الْبَيْهِ وَالْعَمَلُ فِي الْأَيْصَالِ، اه.

وَاسْتَنَاط جواز انتقالات عبادات نافذ بر ذمۃ از احادیث بسیار می تواند نمود، مثل حدیث جواز حج از طرف دیگرے کہ جہت بر ذمۃ از جہت مایت درآں غالب هست کما لا یخفی؛ مثل احادیث

اتصال خیرات جانی پر طرفِ محبتی علیہ در دار آخت.

**جواب از نہم آن کہ ناقل اجماع اگر عالم معتبر باشد نقل اور مسلم باید داشت مثل نقل دیگر اخبار و آثار.**

ک قول واحد عدل در این معتبر است و التفصیل فی کتب اصول الفقہ و اصول الحدیث.

**جواب از دهم آن کہ ارواح مفارقه از این عنوان الشرع در که وحدت اند امام بیضاوی در تفسیر**

خود در تفسیر کریمہ و لَا تَقُولُوا إِنَّمَنْ يُفْتَنُ فی سیمیل اللہ، الـیـةـ می فرمایند. وَ فِيمَادِ لَائَةٍ عَنِ ان الـاـرـوـحـ  
جـوـاهـرـقـائـمـةـ بـاـنـفـیـهـاـمـفـایـرـةـ لـمـایـحـسـ منـ الـبـدـنـ تـبـقـیـ بـعـدـ الـمـوـتـ دـرـائـةـ وـعـلـیـهـ جـمـعـوـرـالـحـمـایـةـ  
وـالـسـابـعـیـنـ وـبـیـهـ نـطـقـتـ الـأـیـاتـ وـالـسـنـنـ وـعـلـیـ هـذـاـ فـتـحـعـیـسـ الشـہـدـاـ لـاـخـتـصـاصـوـمـ بـالـقـرـبـ مـنـ  
الـلـهـ وـمـزـیدـالـبـهـجـةـ وـالـکـرامـةـ، اـهـ.

و احادیث صحیح دالہ ب سماع میت اتوال آواز پاے زائرین رامش سلام و خفوق و قوع نعال شاں و  
غیر آں مثل احادیث تلقین احادیث خطاب وغیر آں در کتب احادیث صحیح موجود: و قول آن حضرت صلی اللہ علیہ  
و سلم پیر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عن وقته کہ عرض کرده بود مانکلم من آجساد لا ارداح فیها.

وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِسَيِّدِهِ مَا أَنْتُمْ بِاَسْمَعَ لِمَا أَقُولُ لَمُمْ . اذل دلیل است بر سماع موئی.

**جواب از یازدهم آن کہ سخن بدعت سیئہ اگر ب اعتبار سو فهم بزعم عدم جہت قبح در این حکم کدام شبہہ باشد کافرنیست و اگر ب اعتبار سیئہ بودن آن عنوان الشرع باشد کافراست.**

**جواب از دوازدهم آن کہ کتابت قرآن در مصاحف ب اعتبار ایں کہ در وقت آن حضرت ن بود بدعیت ہست و ب اعتبار ایں کہ سنت خلفاء راشدین نیز سنت نامندر سنت ہست.**

**جواب از سیزدهم آن کہ اعراب قرآن بدعت حسنہ ہست کہ صحیت قرارست عجمیان بل عربان حال برآں موقوف ہست لیکن جمع قرآن ظاہرا نہ حکم کدام آیت قرآنی ہست و نہ حکم کدام حدیث نبوت پس بدعت باشد بیک معنی لیکن بدعت حسنہ چرا کہ مقصود ازان ضبط و حفظ قرآن ہست از ضلیع و غلط.**

و در حسن بودن بعض بدعاویت شبہہ نیست و اثبات آن از اکثر احادیث می توں نمود مش حدیث من شریعت حسنة فله اجرهاو۔ اجر من عملها و تقیید بدعت مردود ب بدعت ضلالت جناں که در حدیث ہست من ابتدأ ب دعاء ضاللة لا يرضاه اللہ و رسوله: الحدیث . و حدیث من اخذت فی امرنا

هذا مالیں منہ فہورد۔ چنان مردود بودن بدعتے ثابت می شود کہ علقہ ب دین نہ داشت باشد پس بدعتے کے اصل آں از شرع ثابت باشد مثل اخذ تبعیع و تراویع۔ حسن باشد پس حکمے کے از نص هر کو قرآن و حدیث نہ باشد برداشتی است: کیونکہ ب دلیل شرعی دیگر مثل اجماع و قیاس ثابت باشد یا اصلی شرعی داشت باشد آں خود ہرگز بدعت سینہ نیست بلکہ چوں ب دلیل شرعی و حکم کریمہ آیت اللہ علیہ السلام کلمت لکم دینکم قواعد استنباط وغیر آں در دین داخل ہست، درست یا بدعت حسن کے در معنی سنت ہست داخل باشد بلکہ عمل آور دن بعضی بدعاویات حسن فرض کفایہ چنان کہ در کتب بسیار مصرح ہست. من جملہ آں "فتح المبین شرح اربعین امام نووی" ہست، از شیخ ابن حجر، سیمی است کہ در روے در شرح حدیث فامس لفت:

قال الشافعی رضی الله عنہ ما أحادیث وخالف کتاباً أو اجماعاً أو أشاراً فهو البدعة القائلة  
وما أحادیث من الخير ولم يخالف شيئاً من ذلك فهو البدعة المحمدة.  
والحاصل أن البدعة الحسنة متفق على ندبهاؤ هي ما وافق شيئاً مما أمر ولهم لازم  
من فعله محدث وشرعی ومهما ما هو فرض لفایہ کتصنیف العلوم ونحوها فیما أمر.

وعلى ما قال الإمام أبو شامة شيخ المصنف رحمة الله عليه. ومن أحسن ما ابتدع في  
زماننا وما يفعل كل عام في اليوم الموافق ليوم مولده صلى الله عليه وسلم من الصدقات و  
المعزوف والظاهرات والسرور فإن ذلك مع ما فيه من الإحسان إلى الفقراء مُشتملاً بمحبيه  
صلى الله عليه وسلم وسلامه وتعظيمه وجلالته في قلب فاعل ذلك وشكراً لله تعالى على ما من  
من إيجاد رسوله الذي أرسله للعالمين رحمةً صلى الله عليه وسلم. انتهى.

و قسم دوم آں کہ ب دلیلے از ادله شرعیتے ثابت نہ شود و آں را اصلی شرعی نہ باشد بدعت سینہ ہست.  
جواب از چهاردم آں کہ عدم قول فعل آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم و صحابہ دلیل عدم جواز نہ می شود  
چہ برائے حکم سبی دلیل می باید عدم علم برائے آں کفایت نہ می کند و مع ہذا ہرگاہ فعل را آنحضرت عمل نیا اور دہ باشد  
و خلفاے باشدین ب عمل آور دہ باشند لازم آید کہ جواز و عدم جواز آں فعل، و بریں تقدیر بنیاد اجماع و  
قیاس متنہدم شود، چہ احتیاج ب طرف قیاس و اجمع در امور غیر منصوص می باشد و ہرگاہ امور غیر منصوص  
در ممنوعات کردہ آید پس اجماع و قیاس لغو باشد۔

تکام شد جواب چهارده مسائل کے مالک رشید الدین خاصی از مولوی اسماعیل استفسار نموده بود.

## چہار دہ مسائل کا آزاد ترجمہ

عمل رسالہ میں جیسا کہ ناظرین کے سامنے ہے پہلے چودہ استفسارات ہیں اور پھر نمبر وار ان کے جوابات ہیں، اس صورت میں استفسار دیکھنے کے لئے ہر بار ورق پہنچنے کی ضرورت پڑتی ہے، چون کہ دوسرے کی تایف میں تصرف کرنا درست نہیں لہذا اصل کو بجنبہ نقل کر دیا۔ اب ترجیح میں بلائے سہولت ہر سوال کے بعد اس کا جواب لکھا جاتا ہے۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم

”علمائے اہل سنت و جماعت سے اللہ تعالیٰ ان کو باقی رکھئے چند مسئلے دریافت کئے جلتے ہیں۔

پہلا مسئلہ : شرعیات کی تہ تک پہنچنے کے لئے عقل و فکر سے بھی کام لیا جائے یا صرف نقل ہے؟  
 جواب : شرعیات کے سمجھنے میں عقل و فکر کا دخل ضروری ہے، اگر عقل کو نقل پر مقدم نہ رکھا جائے تو ان نصوص کے لئے جو بظاہر ایک دوسرے کے خلاف ہیں اور متشابہ آیات و احادیث کی تاویل کے لئے کوئی صورت اور سبیل نہ ہوگی، جیسا کہ دُنیا کے آسمان کو اللہ کے آنے کا بیان حدیث میں ہے اور جیسا کہ آیات مبارکہ اور دوسری روایات سے اللہ تعالیٰ کا امکانی صفات متصف ہونا ظاہر ہوتا ہے۔  
 قرآن مجید میں بہت سی جگہ لغوی ترجمہ مراد نہیں ہے، جیسی سورہ الصُّمُم کی آیت ۱۷ ہے: ”اور پایا تجوہ کو بخشکتا، پھر راہ دی۔“ اور سورہ زمر کی آیت ۲۵ میں ہے: ”اگر تو نے شریک مانا، اکارت جاؤں گے تیرے کئے۔“ اور سورہ طہ کی آیت ۲۷ میں ہے: ”نَمَرَے اس میں نہ جیوے۔“ اور سورہ نسارہ کی آیت ۹۳ میں ہے: ”اور جو کوئی مارے مسلمان کو قصد کر کے تو اس کی مزرا دو نہ ہے، پڑا رہے اس میں۔“ اور سورہ نور کی آیت ۲: ”بدکار مرد نہیں بیاہتا مگر عورت بدکار یا شریک والی اور بدکار عورت کو بیاہ نہیں لیتا مگر بدکار مرد یا شریک والا اور یہ حرام ہوا ہے ایمان والوں پر۔“ اور سورہ اعراف کی آیت ۱۸۹ اور ۱۹۰: ”وہی ہے جس نے تم کو بنایا ایک جان سے اور اُسی سے بنایا اس کا جوڑا کر اُس پاس آ رام پڑے پھر جب مرد نے عورت کو ڈھانکا، عمل رہا بلکہ کامِ عمل، پھر چیزیں گئی اُس سے پھر جب بوجل

ہوئی، دونوں نے پکارا اسے اپنے رب کو۔ اُر تو ہم کو بخشنے چنگا بھلا تو ہم تیر شکر ہیں۔ پھر جب ریان کو چنگا بھلا، تمہرے نے لگے اس کے شریک اُس کی سخنی چھریں، سوانح اور پرہے ان کے شریک بنانے سے۔ اور ان کے غلادوں بہت دوسری آیات ہیں۔

○ دوسرا مسئلہ : ایمان داروں کی رائے کو شرعی حُسن میں داخل ہے یا نہیں، یعنی کسی امر میں ایمان والوں کی آنکھوں سے شرعی حُسن اور خوب پیدا ہونی ہے یا نہیں؟

● جواب : ایسے موقع پر جب ایمان والوں کا لفظ بولا جائے تو اُس سے مراد کامل ایمان والے ہوتے ہیں اور کامل ایمان والوں کی رائے سے شرعی حُسن پیدا ہوتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے: "جس کو مسلمان اپھا سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک اچھا ہے؛ لہذا مسلمین کی بڑی جماعت جس امر متفق ہو جائے، اس میں شرعی حُسن پیدا ہو جاتا ہے۔"

○ تیسرا مسئلہ : اجماعِ جماعتِ قطعی ہے یا نہیں؟

● جواب : اجماعِ جماعتِ قطعی ہے، اصول کی کتابوں میں اس کی دلیلیں موجود ہیں۔

○ چوتھا مسئلہ : قیاس شرعیِ جماعت ہے یا نہیں؟

● جواب : چاروں اماموں کے نزدیک قیاس شرعیِ جماعت ہے، اصول کی کتابوں میں کتاب و مستند سے اس کی دلیلیں مذکور ہیں۔

○ پانچواں مسئلہ : کتاب و مستند میں تاویل جائز ہے یا نہیں؟

● جواب : ادالہ میں جو عارض واقع ہوا ہے یا کتاب و مستند کا ظاہر عقل کے یا مقرراتِ شرعیۃ کے خلاف واقع ہوا ہے ڈاں؛ وہ جہوں کے سوا اور کوئی وجہ ہو، اس کے رفع کرنے کے لئے کتاب و مستند میں تاویل جائز ہے بلکہ دلایا ہے۔

● پہٹلے سند : قبریں درد سہ دینا شریک اور نعمت ہے یا نہیں؟

● جواب : قبروں درد سہ دینا نہ شریک ہے نہ نظر ہے کہ وہ کہ اس مسئلے نے نقیباً کا انتہا فتنے

لئے حافظ یوطی نے تائیخ الفتح، اعماق میں با مراد اللہ ہیں حضرت ابو یحییٰ صدیق رضی اللہ عنہ کے احوال میں اُن آیات احادیث کی فصل میں جن سے حضرت ابو یحییٰ کی خلافت کی طرف اشارہ ہوتا ہے، بیان کیا ہے کہ حاکم نے حضرت عبد اللہ بن سعود سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: "جس کو مسلمان اپھا سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک اچھا ہے اور جس کو مسلمان بنا سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک ہر ہے۔" فاکہہ نے اس روایت کی تصحیح کی ہے۔

بعض نے اس سے منع کیا ہے اور بعض نے جائز کہا ہے، جس فعل کے جواز اور عدم جواز میں فہمہ کا اختلاف ہوا اس میں شرک کے احتمال کی کنجائش نہیں ہے، کیوں کہ جو شخص شرک میں اور امر مشرد ع میں فرق نہ کر سکے کلام اس کے اسلام میں ہے۔ بھلا فقہا تک بات کیا پہنچے۔ اب جب کہ قبر کو بوسہ دینا اخلاقی مسائل میں سے ایک مسئلہ ثابت ہوا، امّہذا اگر کوئی متّقی عالم وجہ جواز کو ترجیح دے تو اس کے لئے بوسرہ قبر جائز ہے۔ یہی حکم آن تمام روایات کا ہے جن میں اختلاف موجود ہے۔ جب حقیقت امر پر ہو تو شرک اور کفر کا سوال بھی نہیں اٹھتا۔ اور جو شخص شرک و کفر کا مدعی ہو وہ دلیل پیش کرے یعنی

○ ساتواں مسئلہ : جو شخص بدعت سیدنا (بُری بدعت) کا فتویٰ دے، اس کو ضال و مضل (خود گمراہ اور دوسرے کو گمراہ کرنے والا) کہا جاسکتا ہے یا نہیں؟

● جواب : جو شخص بدعت سیدنا کا فتویٰ دے وہ ضال و مضل ہے۔

○ آٹھواں مسئلہ : اگر کوئی شخص میت کو ثواب پہنچانے کے لئے بدلتی عبادت کرے، جیسے تلاوت قرآن مجید یا روزہ رکھنا، نماز پڑھنی، نوافل کا پڑھنا، کیا میت کو ثواب پہنچا جائے یا نہیں؟

● جواب : بدلتی اعمال مثل تلاوت قرآن شریف نماز، روزہ اور نفل جب کسی میت کو ثواب پہنچانے کی نیت سے کئے جائیں تو ان کا ثواب میت کو پہنچتا ہے، دینی کتابوں میں اس معنی پر آیاتِ دائرہ بہت ہیں، ان میں سے شیخ جلال الدین سیوطی کا وہ بیان ہے جو کہ مشرح صدور میں لکھا ہے، فرماتے ہیں: فصل کے میت کے لئے قرآن پڑھنے اور قبر پر تلاوت کرنے کے بیان میں قرآن مجید کی تلاوت کا ثواب پہنچنے میں سلف کا اختلاف ہے، تین اماموں کے نزدیک ثواب پہنچتا ہے اور قبر پر پڑھنے کی مشروعیت پر ہمارے اصحاب (شوافع) نے اور ان کے علاوہ دوسروں نے حرم کیا ہے (یعنی جائز ہے)۔

لہ دانش رہے دلی کی جامع مسجد میں عناء، کہ جب اجتماع ہو: مولانا مخصوص اللہ اور مولانا محمد و مسی نے مولانا اسماعیل اور مولانا عبد الحی سے کہا: تم ہمارے بڑوں اور اسٹاروں کو میرا کہتے ہو، مولانا اسماعیل نے کہا: میں ان کو میرا نہیں کہتا ہوں۔ مولانا موسیٰ نے کہا: تم ایسے مسائل بیان کرتے ہو جن سے ہمارے اسٹاروں کی میرائی ثابت ہوئی ہے۔ تم قبر کے بوجے کو شرک کہتے ہو اور ہمارے اکابر قبر کو بوسہ دیتے تھے۔ مولانا رشید الدین خاں دہلی موجود تھے۔ انہوں نے استفتہ تحریر کر کے ان کے حوالے کیا اور انہوں نے جواب تحریر فرمایا۔

اور شکات کی شرح میں ہے: قبروں پر قرآن کا پڑھنا مکروہ نہیں ہے، یہی صحیح قول ہے۔ ابن ہمام نے اس کا ذکر کیا ہے، اور سراجیہ میں ہے کہ قبر کے پاس قرآن کا پڑھنا ابوظیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک مکروہ ہے، اور محمد کے نزدیک مکروہ نہیں ہے اور اسی پر فتویٰ ہے۔ تجھیں میں ہے: اگر نماز پڑھی یا روزہ رکھایا کچھ دیا، یا قربات (نیک کاموں) میں سے کوئی کام کیا تاکہ اس کا ثواب میت کو پہنچے، جائز ہے اور ثواب پہنچے گا۔ ایصال ثواب میں نیت اور عمل کا اعتبار کیا جائے گا۔ نافذ بدین عبادات کے ثواب منتقل کرنے کا استنباط احادیث کثیرہ سے کیا جاسکتا ہے، جیسا کہ دوسرے کی طرف سے حجج کے جواہر کی حدیث ہے، حجج میں بُدْنیت کا پہلو مالیت کے پہلو سے غالب ہے اور جیسا کہ احادیث سے ثابت ہے کہ آخرت میں ظالم کی نیکیاں مظلوم کو دی جائیں گی۔

نواف مسئلہ: اجماع کا نقل کرنے والا ایک معتبر عالم ہو تو اس کی نقل کا اعتبار کیا جائے یا نہیں؟ جواب: اجماع کا نقل کرنے والا اگر ایک معتبر عالم ہے تو اس کی نقل کا اعتبار کیا جائے گا جس طرح احادیث و آثار اور اخبار میں ایک عادل کی روایت معتبر ہے۔ اس مسئلے کی تفصیل اصول فقه اور اصول حدیث کی کتابوں میں موجود ہے۔

دوسری مسئلہ: آئندان سے جدا ہونے والی روحوں میں شرعاً دراک اور حس ہوتی ہے یا نہیں؟ جواب: جسموں سے جدا ہونے والی روحوں میں شرعاً دراک اور حس ہوتی ہے۔ امام بیضاوی اپنی تفسیر "أنوار الشنزيل و أسرار التأويل" میں سورہ بقرہ کی آیت ۱۵۷ (”أُور نہ کہو جو کوئی مارا جاوے اللہ کی راہ میں مُردے ہیں بلکہ وہ زندے ہیں لیکن تم کو خبر نہیں“) کے بیان میں فرماتے ہیں: ”یہ آیت شریفہ اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ ار واخ جواہر ہیں اور وہ اپنی ذات سے قائم ہیں جو احساس بدن سے کیا جاتا ہے وہ اس سے مغایر ہیں، مرنے کے بعد بھی وہ دراک کرتی ہیں، جو ہر صحابہ اور تابعین کا ہی مسلک ہے۔ آیات و تصنیف میں اسی طرح ہے اور شہداء کا ذکر جو خصوصیت سے کیا گیا ہے تو ان کے تقریب الی اللہ، مزید شاریانی اور کرامت کی بناء ہے۔“

احادیث صحیحہ سے ثابت ہے کہ میت لوگوں کی باتیں، نائزین کے پیروں کی چاپ اور ان کے خوتوں کی چرخ را ہٹ سنتا ہے اور تلقین کرنے کی احادیث اور اموات کو خطاب کرنے کی احادیث۔ کتب صحیحہ میں موجود ہیں۔ اور بدر کے دن جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مقتول کافروں

سے خطاب کیا (بات کی) تو عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے آپ سے کہا: آپ ان جسموں سے جن میں جان نہیں ہے کیا فرار ہے ہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اس ذات کی قسم ہے جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے کہ جو کچھ میں ان سے کہہ رہا ہوں اُن کی بُنیت تم زیادہ سننے والے نہیں ہو۔ •

یہ روایت اموات کے سنت کے سلسلے میں واضح دلیل ہے۔

گیارہواں مسئلہ: بدعت سینہ (بُری بدعت) کو اچھا سمجھنے والا کافروں شرک ہے یا نہیں؟

• جواب: اگر بُری بدعت کو اچھا سمجھنے والا، فہم کی خرابی کی وجہ سے اُس بُرانی کو نہیں سمجھ سکا ہے جو اُس میں ہے یا اُس کو کوئی شبہ ہو گیا ہے جس کی بنا پر وہ اس کو اچھا سمجھنے لگا ہے تو وہ کافر نہیں ہے اور اگر وہ شریعت کی مخالفت اور عناد کی بنا پر اس بُری بدعت کو اچھا سمجھ رہا ہے تو وہ کافر ہے۔

○ بارہواں مسئلہ: مصاحف میں کلامِ الہی کا لکھنا بدعت ہے یا نہیں؟

• جواب: مصاحف میں کلامِ الہی کا لکھنا اس اعتبار سے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت میں نہ تھا بدعت ہے اور اس اعتبار سے کہ یہ فعل خلفاء راشدین کی سنت اور ان کا طریقہ ہے، سنت ہے کیوں کہ خلفاء راشدین کی سنت کو بھی سنت کہتے ہیں۔

○ تیرہواں مسئلہ: قرآن مجید میں حرکات کا لگانا بدعت ہے یا نہیں؟ اگر بدعت ہے تو اچھی ہے یا بُری؟ اور قرآن مجید کا جمع کرنا کس حکم سے ہوا، آیا قرآنی آیت کا حکم ہے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے، یا ان دونوں میں سے ایک بھی نہیں ہے، لہذا بدعت ہے یا نہیں؟ اسی طرح ہر وہ حکم جو قرآن مجید کے نص سے یا حدیث متین کے ظاہر سے نہ ہو، بدعت ہے یا نہیں؟

• جواب: قرآن مجید میں حرکات کا لگانا اچھی بدعت ہے کیوں کہ عمیروں کا قرآن مجید صحیح پڑھنا بلکہ اس زمانے کے عربوں کی صحت، قرات کا مداران ہی حرکات پر ہے۔ اور قرآن مجید کا جمع کرنا نہ کسی آیت کے حکم سے ہے اور نہ کسی محکم حدیث کی وجہ سے ہے اور اس لحاظ سے قرآن مجید کا جمع کرنا بدعت ہے۔ اور وہ بدعت حسنہ ہے کیوں کہ اس کی وجہ سے قرآن مجید غلطیوں سے اور ضائع ہونے سے محفوظ ہو گیا ہے۔

اور بعض بدعتوں کے حسن ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے۔ اور اس کا اثبات بہت سی حدیثوں سے کیا جاسکتا ہے، جیسا کہ وارد ہے: ”جو اچھا طریقہ رائج کرے گا اس کو اس کا اجر ملے گا جو اس پر عمل کرے گا۔“ اور وہ بدعت ہے جو مردود ہے، وہ بدعت مُنْفَعَیَہ ضلالت سے ہے، جیسا کہ حدیث میں وارد ہے: ”جس نے گمراہی کی بدعت نکالی کہ جس کو اللہ اور اس کا رسول پسند نہیں کرتا“ (تاتا آخر حدیث) اور حدیث میں وارد ہے: ”جو ہمارے اس امر میں ایسی بدعت نکالے جو اس میں سے نہ ہوتا وہ رُذ ہے۔“ اس حدیث سے اس بدعت کا مردود ہونا ثابت ہوا جس کا دین سے کوئی تعلق نہ ہو۔ اور وہ بدعت جس کی اصل شرع سے ثابت ہو وہ بدعت حسن ہے جیسے تسبیح اور تزادیع (تسبیح سے مراد وہ تسبیح ہے جو برائے شمار استعمال کی جاتی ہے)۔ جو حکم قرآن یا حدیث کی صریح نص سے نہ ہو، وہ دو قسم پر ہے: ایک قسم وہ ہے جس کا اثبات کسی دوسری شرعی دلیل سے ہوتا ہو، مثلاً اجماع سے یا قیاس سے۔ اور اس کی کوئی شرعی اصل ہو، لہذا وہ ہرگز بدعت سینہ نہیں ہے، کیوں کہ وہ کسی شرعی دلیل ہونے کے اور بہ وجہ آیومَةَ الْكَمَلَتِ لَكُمْ دِيْنُكُمْ (”آج میں پورا دے چکا تم کو دین تمہارا“) کے استنباط کے قواعد اور ان کے علاوہ جو ہیں وہ سب دین میں داخل ہیں اور یہ سب سنت میں یا بدعت حسنے میں جو کہ سنت کے معنی میں ہے، داخل ہیں بلکہ بعض اچھی بدعتیں فرض کفایہ ہیں، جیسا کہ کتابوں میں خوب ان کا بیان ہے (مثلاً علوم کا فضیل کرنا اور ان کو لکھنا)۔

ان کتابوں میں سے ایک کتاب امام نووی کی اربعین کی شرح ہے، اس کا نام فتح المبین ہے، یہ شرح شیخ ابن حجرہ سیتمی نے لکھی ہے، وہ پانچویں حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں:

امام شافعی رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے: جو نیا فعل کیا جائے اور وہ کتاب (قرآن مجید) یا سنت یا اجماع یا اثر کے خلاف ہو، وہ بدعت ضالہ ہے (مگر ادا کرنے والی بدعت) اور جو فعل بحدائقی کا نیا کیا جائے اور وہ ان میں سے کسی کے خلاف نہ ہو تو وہ بدعت مُحْمَدَہ ہے (تعرف کی گئی بدعت ہے یعنی اچھی بدعت ہے) اور اس کلام کا حاصل یہ ہے کہ اس پراتفاق ہے کہ اچھی بدعت مستحب ہے اور اچھی بدعت وہ ہے جو ان میں سے (کتاب، سنت، اجماع، اثر میں سے) کسی سے موافق ہو اور اس کے کرنے سے محدود شرعی کا ارز کاب نہ ہوتا ہو، ان میں سے بعض فرض کفایہ ہیں،

جیسے علوم کی تصنیفات میں اس کی طرح اور امور ہیں۔

امام ابو شامة جو کو مصنف کے (ابن حجر، ہبیتی کے) شیخ ہیں کہتے ہیں:

ہمارے زمانے کی اچھی بدعتوں میں سے یہ بدعت ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وزادت  
با سعادت کے موافق دن میں مصدقات اور عمدہ کام اور نعمت کا اظہار اور شادمانی کی جاتی ہے۔  
ان امور سے اور فقراء و مساکین کے ساتھ نیکیاں کرنے سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت اور  
آپ کی تعظیم اور بُرائی کا پتہ چلتا ہے جو ان نیکیوں کے کرنے والے کے دل میں ہے اور ان امور  
کے کرنے سے اللہ تعالیٰ کے مشکر کا اظہار ہوتا ہے کہ اس نے اپنے فضل و کرم سے آنحضرت صلی اللہ  
علیہ وسلم کو پیدا کر کے تمام عالمیاں کے لئے رحمت بناؤ کر بھیجا۔ اللہ تعالیٰ اپنی خاص رحمتیں اور سلام  
ان پر نازل کرے۔ انتہی۔

دوسری قسم وہ ہے جو شرعی دلیلوں میں سے کسی ایک سے بھی ثابت نہ ہو۔ یہ قسم بدعت سیدہ  
ہے یعنی بُری بدعت ہے۔

○ چودھواں مسئلہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول فعل کا نہ ہونا اور اسی طرح صاحب  
رضی اللہ عنہم کے قول فعل کا نہ ہونا، کسی قول یا فعل کے لئے عدم جواز کا سبب ہوتا ہے یا نہیں؟  
بیان فرمائیں اور اجر حاصل کریں۔

● جواب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ رضی اللہ عنہم کے قول اور فعل کا نہ ہونا، کسی قول  
اور فعل کے لئے عدم جواز کی دلیل نہیں، سلبی حکم کے لئے دلیل کی ضرورت ہے علم کا نہ ہونا کفایت  
نہیں کرتا۔

البتہ اگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی فعل نہیں کیا ہے اور فلسفائے راشدین رضی اللہ عنہم  
نے وہ فعل کیا ہو تو اس صورت میں جواز اور عدم جواز لازم آتی ہے اور اس تقدیر میں اجماع اور قیاس  
کی بنیاد مبنیہم ہو جاتی ہے، کیوں کہ قیاس اور اجماع کی ضرورت غیر منصوص امور ہیں ہو اگر تی ہے  
اور جب ممنوعات میں امور منصوصہ کو لا یا بائے تو اجماع اور قیاس لغو ہو جاتا ہے۔

چودہ مسئلے تام ہوئے جو خاں صاحب مولوی رشید الدین خاں حاجی مولوی اسماعیل سے دریافت کئے تھے۔

## مراجع کتاب ”مولانا اسماعیل اور تقویۃ الایمان“

نام کتاب و مؤلف و مطبع

نمبر شمار

۱. موضع قرآن : بامحادرہ اور در ترجمہ کلام پاک از شاہ عبدالقدار
۲. جامع البیان فی تفسیر القرآن : از امام ابو جعفر محمد بن جریر طبری، مطبوعہ مینیہ مصر ۱۳۲۱ھ
۳. الجامع لاحکام القرآن : از امام ابو عبد الله محمد انصاری قرطبی، مطبوعہ دارالکتب مصر، ۱۳۹۰ھ
۴. تفسیر الكشاف : از فخر خوارزم جارالله محمود بن عمر زمخشیری، مطبوعہ بھیہ مصر ۱۳۲۳ھ
۵. تفسیر انوار الشنزیل و اسرار التاویل : از قاضی ناصر الدین ابو سعید عثمد بیضاوی، مطبوعہ مجتبیانی دہلی ۱۳۲۶ھ
۶. تفسیر القرآن العظیم : از عماد الدین ابو الفدا اسماعیل بن کثیر، مطبع کبری مصر ۱۳۵۶ھ
۷. تفسیر روح المعانی : از ابو عبد الله شہاب الدین السيد محمود آلوی بغدادی، میریہ بولاق مصر ۱۳۰۱ھ
۸. الدر المنشور فی التفسیر بالتأثر : از امام جلال الدین عبدالرحمٰن سیوطی، مینیہ مصر ۱۳۱۲ھ
۹. فتح البیان فی مقاصد القرآن : از سید صدیق حسن خاں، میریہ بولاق مصر ۱۳۰۱ھ
۱۰. تفسیر عزیزی : از شاہ عبدالعزیز مطبع حیدری بمبئی
۱۱. تفسیر مظہری : از قاضی شاہ الشپاٹی پتی، ندوۃ المستفین دہلی
۱۲. صحیح بخاری : مطبوعہ مولانا احمد علی سہارپوری در مطبع محمدی قدیم میرٹھ ۱۲۸۲ھ
۱۳. مُستدرک : از حاکم ابو عبد الله محمد نیسا پوری، دائرة المعارف حیدر آباد ۱۳۳۲ھ
۱۴. عيون الاثر : از حافظ فتح الدین ابو الفتح محمد معروف یہ ابن سیدالناس، مکتبہ قدسی مصر ۱۳۵۶ھ
۱۵. حسن حضین : از حافظ محمد ابن الجزری، مجتبیانی دہلی ۱۳۳۱ھ
۱۶. وقار الوفاء باخبار دارالمصطفیٰ : از ابوالحسن علی نور الدین سہودی، مؤید مصر ۱۳۲۶ھ
۱۷. ظفر الجلیل : از نواب قطب الدین خاں رحمۃ اللہ علیہ
۱۸. شفاء السقام : از امام تقی الدین سبکی، ایشق استانبول ۱۳۹۶ھ
۱۹. تطہیر الفواد عن دنس الاعقاد : از علامہ محمد سختی مطیعی، ایشق استانبول ۱۳۹۶ھ
۲۰. جلاء القلوب و کشف الکروب : از علامہ عبدالجینیظ القاری، استانبول ۱۲۹۸ھ
۲۱. فیض الباری : از مولانا بدر عالم، خضرراہ بک ڈپ، دلیو بند ۱۹۸۰ء
۲۲. انوار الباری : از مولانا سید احمد بخنوری، مکتبہ ناشر العلوم، بخنور
۲۳. کتاب الاذکار : از امام عقی الدین نووی، مطبع خیریہ مصر ۱۳۲۳ھ
۲۴. الدر المنشور فی بیان حکم مولد النبی الاعظم : از مولانا عبد الحق الازمی جہاجر، محمد المطابع دہلی ۱۳۰۲ھ

نام کتاب و مؤلف و مطبوع

- ۲۵ فتح القدير : از امام کمال الدین محمد بن عبد الوادع معرفہ بابن ہمام ، مکتبہ تجارتی مصر ۱۳۵۹
- ۲۶ فتاوی عالمگیری : مطبع میہنیہ مصر ۱۳۲۲
- ۲۷ رذ المحتار : از شیخ محمد امین مشہور بابن عابدین ، مطبوعہ العاشرد ۱۳۹۶
- ۲۸ کتاب الفقہ علی المذاہب الاربعہ قسم العبادات : دارالكتب المعرفی ۱۳۲۹
- ۲۹ اصول الغفہ : از شیخ محمد الخضری بک . المکتبہ التجارتی ۱۳۹۹
- ۳۰ تحقیق الفتوى بابطال الطغوى : از عذامہ فضل حق خیر آبادی . سرگودھا پاکستان ۱۳۹۹
- ۳۱ رسالہ چہارده مسائل (قلمی) محفوظ در کتب فائز عاجز
- ۳۲ مقالہ شیخ یوسف رب جبوی : از مجلہ از بر نوی اسلام ج ۲
- ۳۳ حوارف المعارف : از شیخ الشیوخ شہاب الدین سہروردی ، محررہ ۱۰۶۲
- ۳۴ الاصابة فی تمییز الصحاۃ : از ابن حجر عسقلانی ، مطبوعہ کلکتہ ۱۹۰۳
- ۳۵ تاریخ الأئمہ والملوک : از امام ابو جعفر محمد بن جریر طبری ، الاستقامہ ، مصر ۱۳۵۸
- ۳۶ تاریخ الخلفاء : از جلال الدین عبدالرحمن سیوطی ، حلی مصہر ۱۳۰۵
- ۳۷ تاریخ الأئمہ : از میر محبوب علی ، قلمی محررہ ۱۲۵۱
- ۳۸ شذرات الذهب : از ابو الفلاح عبدالحی ابن العاد ، مکتبہ تجارتی کبری بیروت
- ۳۹ ابجد العلوم : از سید صدیق حسن خاں ، مطبع صدقیہ بھوپال ۱۲۹۵
- ۴۰ سید احمد شہید : از غلام رسول مہر ، کتاب منزل ، لاہور ۱۹۵۳
- ۴۱ سیرت سید احمد شہید : از مولانا سید ابوالحسن علی ندوی ، مجلس تحقیقات لکھنؤ ۱۳۹۷
- ۴۲ نزہۃ الخواطر : از مولانا سید عبدالحی ، مطبوعہ دائرة المعارف ، حیدر آباد دکن ۱۳۸۲
- ۴۳ شاہ ولی اللہ اور ان کا فائدان : از مولانا حکیم محمد احمد برکاتی ، لاہور ۱۹۰۶
- ۴۴ فضل حق خیر آبادی اور سن ستاؤن : برکات اکیڈمی کراچی ۱۹۰۵
- ۴۵ العلامہ فضل حق الخیر آبادی : قلمی ، حیدر آباد دکن
- ۴۶ تاریخ تناولیان . از سید مراد علی ، مکتبہ قادریہ لاہور ۱۳۹۵
- ۴۷ تذکرہ حضرت شاہ اسماعیل شہید : از مولانا سیم احمد فریدی ، الفرقان لکھنؤ ۱۹۰۰
- ۴۸ شاہ اسماعیل شہید : از مولانا محمد منظور نعمانی ، الفرقان لکھنؤ
- ۴۹ شاہ ولی اللہ اور ان کی سیاسی تحریک یعنی حزب امام ولی اللہ کی اجتماعی تاریخ کا مقدمہ
- ۵۰ مجاہدیت کا حرف حقائیت : از مولانا محمد عاشق الرحمن ، مکتبہ الحبیب الہ آباد ۱۳۰۱

نمبر شمار نام کتاب و مؤلف و مطبع

- ۵۱ ہندوستان کی پہلی اسلامی تحریک : از مسعود عالم ندوی ، مکتبہ اسلامی دہلی
- ۵۲ تذکرۃ الخلیل : از مولانا عاشق الہی ، اشاعتہ العلوم سہارنپور ۱۳۹۵ھ
- ۵۳ بیس بڑے مسلمان : مکتبہ رشیدیہ ، لاہور ۱۹۷۰ء
- ۵۴ تواریخ عجیب : از جعفر تھانی سری
- ۵۵ ارواحِ ثلاثہ : امداد الغربا ، سہارنپور ۱۳۷۰ء
- ۵۶ رسالہ رَدِّ رُوافض : از حضرت مجدد قدس سرہ (قلمی)
- ۵۷ التوسل : از مفتی عبدالقيوم قادری ہزاروی ، مکتبہ نظامیہ رضویہ لاہور ۱۳۹۹ھ
- ۵۸ خلاصہ ترجمہ شرح الصدور : از شاہ مخلص الرحمن جہانگیر شاہ اسلام آبادی ، کالی مسجد دہلی ۱۳۶۸ھ
- ۵۹ الصواعق الالہیہ : از علامہ سلیمان نجدی ، ایشیق استانبول ۱۳۹۵ھ
- ۶۰ التوسل بالنبی وجہۃ الوہابیین : علامہ ابو حام بن مرزوق ، ایشیق استانبول ۱۳۹۶ھ
- ۶۱ سیف البخار : از مولانا فضل رسول بڈایونی ، آگرہ ۱۲۹۳ھ
- ۶۲ انوار آفتاب صداقت : از قاضی فضل احمد لدھیانوی ، کشمیری بازار لاہور ۱۳۳۸ھ
- ۶۳ دُنیا سے اسلام کے اسبابِ زوال : حسین بن رضا ، لاہور ۱۳۹۹ھ
- ۶۴ امتیاز حق : از اباجلام محمد ، مکتبہ قادریہ لاہور ۱۳۹۹ھ
- ۶۵ الاقتصاد فی مسائل البخار : از مولانا ابو سعید محمد حسین لاہوری ، دکتوریہ پرنس انتباہ المؤمنین
- ۶۶ التحقیق الجدید : از مولانا حکیم عبدالاثکور مرزاق پوری ، مجیدی کانپور ۱۹۳۱ء
- ۶۷ رسالہ عبداللہ پسر محمد بن عبد الوہاب (قلمی)
- ۶۸ شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب : از فاضل محب الدین احمد سولخ احمدی
- ۶۹ کالاپانی — یعنی تواریخ عجیب } نفیس اکادمی کراچی ۱۹۶۹ء
- ۷۰ مکتوبات سید احمد شہید } نفیس اکادمی کراچی ۱۹۶۹ء
- ۷۱ ہندستانی سیلم سیاست پر ایک نظر : از ذاکرہ محمد اشرف ، مطبوعہ کوہ نور پرنس دہلی ۱۹۶۳ء
- ۷۲ بیان اللسان : از مولانا قاضی زین العابدین سجاد ، مکتبہ علیہ میرٹہ ۱۹۶۳ء
- ۷۳ مختارات الصحاح : از امام محمد بن ابی بکر الرزاکی ، مطبوعہ وزارت المعارف مصریہ مطبوعہ میرٹہ ۱۳۷۰ھ

# جَمِشِنْ وَلَادَتِ بَاسَعَادَتِ کے مُتَعَلَّقٌ شرعی فیصلہ

از شیخ الطریقت حضرت علامہ الحاج شاہ ابوالحسن زید صاحب فاروقی مدظلہ

کیا فرماتے ہیں علماء دین و مفتیان شرع متین اس بارے میں کہ :

”آنحضرت سردار دو عالم شفیع المذنبین رحمۃ للعالمین سیدنا و سید ولاد بنی آدم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے یوم ولادت باسعادت ۱۲ اربيع الاول کو کچھ لوگ خوش کاظہار کے لئے جلوس نکالتے ہیں جس میں فقیر کلام اور مناجات پڑھتے ہوئے جلوس کے ساتھ چلتے ہیں اور کچھ لوگ عربی بیان میں اونٹوں پر اور کچھ لکھوڑوں پر چلتے ہیں اور منتظرین مسلمانوں کو ترغیب دیتے ہیں کہ آج کے دن خوشی کاظہار کریں اور چراغاں کریں اور غریاہ کو صدقات تقسیم کریں۔ اس مسئلہ میں جناب کیا فرماتے ہیں۔ کیا یہ خلاف شرع امر ہے یا بدعت ہے اور اگر بدعت ہے تو بدعت حسنة یا غیر حسنة اور کیا اس سے بوجہ شرکت کوئی گناہ لازم آتا ہے اور کیا ہمارے ائمہ نے اس امر سے منع فرمایا ہے؟“

براہ کرم جواب فقریہ احادیث شریف کی روشنی میں عنایت فرمائیں۔ عین نوازش ہوگی۔

سائلین : سید ارشاد علی ، زبیر احمد ، حاجی سعید ، سید اشتیاق علی ، محبوب شاہ ، شریف پالش والی ، طاہر حسن شاہ قمر الدین ، اکرم قادری ، مرتضیٰ عثمان آزاد ، حکیم ابوالفتح ، سید امتیاز علی ، مولانا نواب الدین۔

۳ اربيع الاول ۱۳۹۸ھ مطابق ۱۱ فروری ۱۹۷۸ء، ہفتہ

## الجواب وَالدِّهَادِي لِلصَّوَابِ

سردار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت باسعادت کامبارک دن اللہ تعالیٰ کے کمالات کے اظہار کا عظیم دن ہے۔ مسلمانوں کو بھی سعادت دینی یاد نیوی ملی ہے وہ اسی دن کے طفیل ملی ہے۔ یہ مبارک دن تمام عالم اسلام کے واسطے مسرت اور شادمانی و خوشی کا دن ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

لَقَدْ هَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَذْبَعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ (ترجم) ”ایمان والوں پر اسٹرے احسان کیا کہ انہی میں کا رسول ان میں بھیجا۔“ اور اللہ تعالیٰ فرماتا ہے : قُلْ يَفْضِلِ اللَّهُو بِرَحْمَتِهِ فِيذِلَّتْ قَلْيَقْرَحُوا (ترجمہ) ”اے جبیب کہدو؛ اللہ کے فضل اور اس کی رحمت سے ان کو چاہئے کہ خوشی منا میں۔“ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سریا اللہ کا فضل و رحمت ہیں۔ اس آیت میں اللہ نے اپنے فضل و رحمت

پر خوشی کے اظہار کا حکم دیا ہے مسلمانوں کی خوش نصیبی ہے کہ وہ اس مبارک دن میں پنی خوشی کا اظہار کریں۔ اظہارِ سرگرمی کے واسطے ہر اس طریقے کو کہ اس میں شرعی قباحت نہ ہو، استعمال کیا جا سکتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ ”دنیوی کاموں کو تم خوب جانئے ہو۔ لہذا اس سلسلے میں علمائے دریافت کرنے کی ضرورت نہیں۔ اتنا خیال رہے کہ غیر شرعی کام ہرگز شامل نہ ہوں مثلاً طوائف کا تابع یا شراب یا مینی پلانی۔

ایسے مُباح کاموں میں شرعی بدعت اور غیر بدعت اور ثواب و عذاب کا سوال نہیں پیدا ہوتا۔ کوئی بچے کو گھوڑے پر سوار کر کے ٹھہرا تا ہے، کوئی دلھا کو سمجھی ہوئی موڑ میں پھرا تا ہے، کوئی پھول پھاڑا اور کرتا ہے، کوئی روپیہ لٹا تا ہے اور اس میں قباحت نہیں اگر اسراف کا پہلو نکلے ایسے مقام میں بدعت اور غیر بدعت کی بحث بیکار ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے پاس ایک انصاری رڑکی تھی، انہوں نے اس کا نکاح اس کے کسی رشتے دار سے کر دیا جحضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا: کیا رڑکی کو بسیع دیا؟ جب جواب میں "ہاں" کہا گیا، آپ نے دریافت فرمایا: کیا تم نے کسی گانے والے کو ساتھ بھیجا؟ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے بے جواب "نہیں" کہا۔ آپ نے ارشاد کیا: انصار کی برادری غزل پسند کرتی ہے۔ اگر تم رڑکی کے ساتھ کسی کو بسیع دیتے ہیں کہ وہ آتینا کم اُتھنا کم فحیانا و حیانا کم اُتھنا ساتھ ہاتا۔

پڑھنا ساتھ جاتا۔ ازمیتکات

یہ امر مباح تھا اور اہل مدینہ میں اس کا رواج تھا اور خوشی کے اظہار کا ایک طریقہ تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو برقرار رکھا۔ ثواب و عذاب سے بحث نہیں فرمائی۔

صلی اللہ علیہ وسلم کے اس نوبت پر از رحمہ، حاب رحمة بعذلۃ العذل، سردارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی جشن ولادت کے مبارک موقع پر آنaxیال ضرور ہے کہ مسٹر اور شادمانی کی تقریب اس مبارک ذات کی ہے جس کے ذکر کو رب العزت نے رفت دی ہے۔ وہ فرماتا ہے: ڈر فَعْنَالَكَ ذِكْرَكُلْكُلْ. ترجیہ ”اے جبیب تیرا ذکر کاونچا کیا۔“ کیا انبیا اور کیا فرشتے سب میں آپ کا نام بلند ہے سب سے آپ کا ذکر کارفع ہے۔ اس مبارک جشن کے منتظرین کو چاہئے کہ اس رفتہ ذکر کی جعلک ان کے کردار میں پائی جائے۔ کسی کی زبان پر درود شریف جاری رہئے کوئی اپنی آنکھوں سے عقیدت مجت کے موقع پر سائے۔

اے نیک بختو االہ تم کو توفیق دے کہ تم اس کے بیب ملی اللہ علیہ وسلم کے اسم گرامی کے خوب رفت دی  
آپ کی ولادت با سعادت کا دل کھول کر چھا کرو اور اس بات کی کوشش کرو کہ اس مبارک دن کی خوشی  
میں ہماری حکومت بھی شریک ہوا درودہ اس دن کو تمام ہندوستان میں خوشی کا دن تسلیم کر کے چھٹا

اعلان گردد۔

درگاه حضرت شاه ابوالنمر، شاه ابوالنمر مارگ، دہلی۔

دوشنبه ۱۳ فروردین ۹۹

محسن انسانیت، رحمۃ الل تعالیٰ، باعث تخلیق کائنات، شہذت اہ کو بنی جھنور پر نور  
شافع یوم النشور احمد مجتبیے حضرت محمد مصطفیٰ اصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور

**ت پیش کرنے کے لئے۔** **جہاں** **حمدلہ پر فتویٰ**  
**فراخدا شد**  
**حضرت صاحبزادہ میلان بخاری**

سچادہ میں آنے والے شر قبر رہب فلم شخوڑہ

# زیرا استمام، صوفی علام سرور نقشبندی مجددی

**مکالمہ جامع مسجد قادریہ شیرازی** ایک دوسرے کیمی  
دیکھ ارالین اجمیں علاماً اخْرِ مصطفیٰ ارجمند

ہر اندازی مادکی پہاڑ، نیو مرنگ سمن آباد لامور

## دری قرآن مجید

بازما بعلیس، مفسر قرآن پروفیسر فارمی مشاوق احمد صدیق  
مشیر شعبہ علوم اسلامیہ گورنمنٹ سائنس کالج لاہور بہرا توار کو  
عقل و کرکے فوراً بعد جامعہ جنہا میں درس قرآن حکیم دیتے ہیں میں  
بزاد ان اسلام سے پڑ زد را پہل کی جاتی ہے  
کہ ان نامانہ اور صفت فرز مخالف ہیں  
مشیر کھجور فدا مامن

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الطباطبائي

مکالمہ نادر فرمود و خیر فرماد

بگرس مکاره فیض کرایه این ز

**مجانب: بزم جیل غلامی شیر بافی ۲۱، ایکٹر سکیم سمن آباد لاہور**

داخلہ  
جاری  
بھے

داخلہ کے خواہ شمند طلباء  
نماز عصر نماز ایجاد کریں۔

ہر سیکنڈ چار ماہ اور  
کوئی ایک سال کا ہوگا

لقد شدید  
شیر بانی

زیر اہتمام

# بُشِّرِ حَمْدَلِلَه

زیر اہتمام

صوفی غلام سرور نقشبندی مجددی  
ناظم جامع مسجد تادہ شیر بانی مالکین انجمن علمائے صفا

محل مشاہد

ممتاز اعلیٰ تعلیم جناب پرورد فیض قادری شیر احمد صدیقی  
سائبیں جمیریں جامعہ اسلامیہ بہاولپور بنجاب پونیوری

محقق عصر حضرت علامہ مفتی محمد خان قادری  
شیخ الحدیث جامعہ اسلامیہ ملاہور بنجاب

دراعالیٰ صاحب ملکہ میاں حسین مصلح حمد فرقہ  
حجادہ نشین آستانہ عالیہ شرق پور شریف

اعجازی ڈائریکٹر:

مشترکہ آن بیوہ فیض قادری

**مسٹر قل حسین**

لارڈ فیض قادری ہے ہر کانفرنس میں

پروفسر محمد عبدالعزیز خان فیاضی

قادری عبد الرحمن نقشبندی

قادری خالد محمود

حافظ محمد یوسف

اور دیگر اساتذہ کی زرگرانی فیض آن، حمدیہ، فتح عربی  
تجھید و فرات اور حفظ و نظرہ فرقہ پاک کی طبقہ شامل کرنے  
کیلئے تشریف لائیں۔

میڑک، ایف اے،  
بی اے اور ایم اے کے  
طلباً داخلہ لے سکیں گے

برائے رابطہ: انجمن علمائے صفا (انجمن) جامع مسجد قادری شیر بانی  
انتظامیہ کمیٹی  
۷۵۶۲۳۲۳ - ایکسکم نیو مزگن آباد لاہور فون: